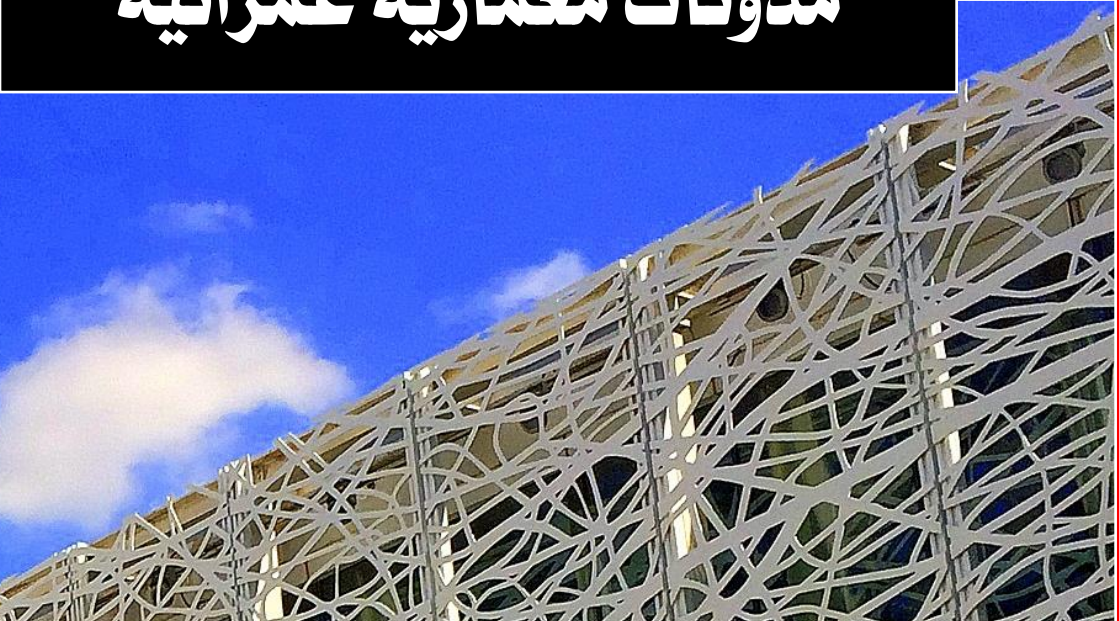


2017

# مدونات معمارية عمرانية



د. علي عبد الرءوف

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**

علي عبد الرءوف

الناشر

د. علي عبد الرءوف  
2017©Ali A. Alraouf  
[An Alchemy of Architecture, People and Places.](#)



بعض الحقوق محفوظة



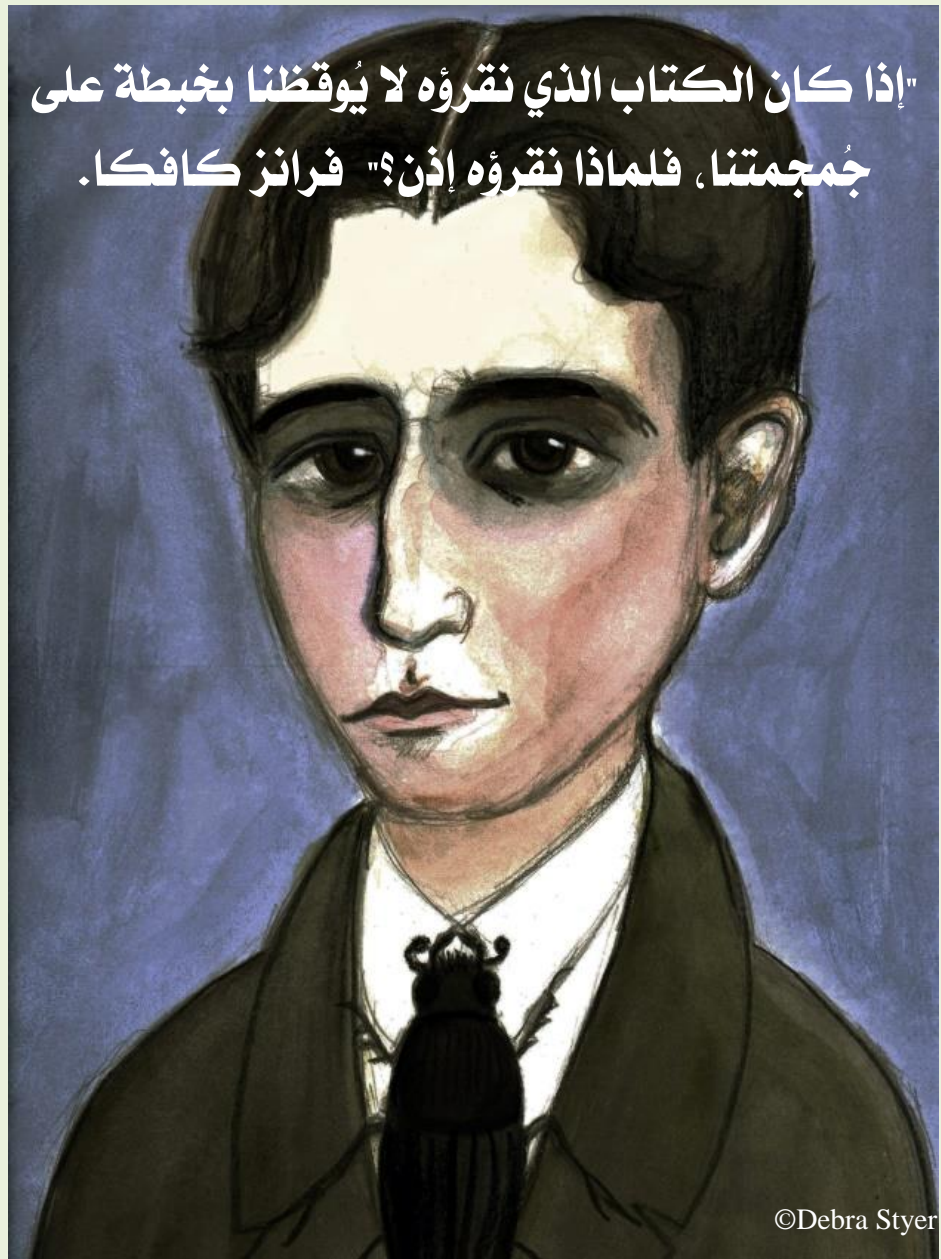
مدونات معمارية عمرانية

منشور برخصة المشاع الإبداعي

<http://creativecommons.org>

د. علي عبد الرءوف © 2017

إذا كان الكتاب الذي نقرؤه لا يُوْقظنا بخطبة على  
جمجمتنا، فلماذا نقرؤه إذن؟" فرانز كافكا.



©Debra Styer

## مقدمة

القراءة تصنع انساناً كاملاً، والمشورة تصنع انساناً مستعداً، والكتابة تصنع انساناً دقيقاً ”. فرانسيس بيكون

الكتابة شكل من أشكال الصلاة .... الكتابة افتتاح جرح ما”. فرانز كافكا.  
”أكتب حتى أعرف كيف أفكّر”. جوان ديديون.

”كل ما عليك هو أن تكتب بشكل يومي حتى تصبح كاتباً”. جيرالد برينان.

منذ ان قرأت مقوله بيكون وانا اطلع لفكرة الدقة والقدرة على الفهم العميق الذي تولده فكرة الكتابة المستمرة. ثم ابهرني كافكا في تعبيره عن روحانية الكتابة وايضا حالة الألم التي تتسبب بها لأنه الكتابة فعل كاشف. اما ديديون فقد أصابتني بالحيرة المطمئنة لأنها تعني انك تكتشف نفسك وفكرك وروحك وانت تتأمل ما تكتبه. شعرت دائما ان الكتابة فعل صعب لأنسان مسكون بالهموم ومحب بصدق نهنته ووطنه. ووسط كل هذا جاء جيرالد برينان ليجعلني أطمئن أن من الممكن أن أكون كاتباً فقط إذا استطعت ان أكتب بصورة يومية. وعندما انتقلنا من عصر المقالات الى عصر المدونات، لم أتردد في ان ارفع شعار ”أنا أدون إذن أنا موجود“ وعندما انتظمت في التدوين بدعوة مقدرة من مدونات الجزيرة. لم اكن اتوقع ان مقالات في العمارة والعمران يمكن ان يتجاوز عدد قرائتها العشرين الفا في عدة شهور، وتواضعت كل التواضع امام هذه الارقام، وقررت ان احرر المجموعة الاولى من مدوناتي في العمارة والعمaran في شكل كتاب يتاح مجاناً لكل القراء المهتمين والمهنيين.

ما أجمل ان يجعلني الكتابة المنتظمة مؤدياً للصلاة، مجريحاً، مهموماً، استكشف كيف افكّر وأحاول ان اكون دقيقاً.

حقاً أنا اكتب، أنا أدون، إذن أنا موجود.

علي عبد الرءوف

اغسطس 2017

## المحتويات

|     |                                                              |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| 4   | مقدمة                                                        |
| 6   | داعش المظلومة: حالة التراث المعماري والعمري في بلاد العرب.   |
| 11  | مساجد البدروم.                                               |
| 15  | الخوف من المساجد: من الإسلاموفوبيا إلى المسجدوفوبيا.         |
| 21  | الرواية والمكان والأنسان: سردية العمران وبنائية المدينة.     |
| 27  | المعمارية زراها حديد: لا نهاية للتمرد.                       |
| 33  | قطر والعبودية والمتاحف الشجاع.                               |
| 39  | مواطنو الخوف والمدن المنكسرة الممزقة.                        |
| 45  | المدينة والساحة والثورة: عن لي بتزج.                         |
| 51  | عبد الوهاب المسيري، المفكر المعماري والعمري.                 |
| 57  | أنا امشي إذن أنا إنسان.                                      |
| 63  | تأملات معمارية مصرية في الرمزية التركية.                     |
| 68  | جدران وأسوار.                                                |
| 74  | المعماري حسن فتحي تلميذ الفقراء.                             |
| 80  | لماذا يحب المعماري رمضان؟                                    |
| 86  | الإسلامي ليس الحل أحياناً: حكاية المدينة والمبني.            |
| 92  | الملاعب العربية من ساحات معارك إلى ملتقيات إنسانية.          |
| 98  | مكة المكرمة والوردة الحمراء والساعة العملاقة.                |
| 103 | متى يعلنون وفاة الفراعنة؟                                    |
| 109 | يلانلوب عشوائي: أفلام الرسمي وثراء العشوائي.                 |
| 115 | سينمائية المدينة: حالة العلمين الجديدة وثلاثية دبي المظلومة. |
| 121 | التفریغ المادي والمعنوي لميدان التحرير.                      |
| 127 | قاهرتين وسطحين وغيتارين.                                     |
| 131 | الفوضى العمرانية الخلاقة في الميدان وعلى الجسر.              |
| 137 | التعريف بالكاتب                                              |

## داعش المظلومة: حالة التراث المعماري والعمري في بلاد العرب



في صباح الثاني من شهر مارس عام 2001، أستيقظ العالم على خبر بدء تجثير حركة طالبان لتماثيل بودا التاريخية المحفورة في جبال وادي باميان في وسط افغانستان. صرخ العالم أنظروا ماذا يفعل المتطرفون؟ وأنقض خبراء منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلوم والثقافة (اليونسكو) يعلنون حزنهم وصدمةهم ثم أصدروا قراراً هم عام 2003 باعتبار الموقع أحد مواقع اليونسكو للتراث العالمي. وفي عام 2015 دمرت داعش معابد رومانية وتماثيل تاريخية في مدينة تدمر السورية، وهي التصرفات التي وصفتها أيضاً منظمة اليونسكو بأنها جريمة حرب، واستمرت داعش في جريمتها لتدمير المدينة التي تعتبر متحفاً تاريخياً يحتوي على طبقات تاريخية لحضارات متعددة مرت بالمكان وتركت بصماتها وعلاماتتها. عندما تبحث عن المبررات التي صاغتها حركة طالبان أو داعش لتدمير هذه المواقع التراثية، يدهشك الالتفاق حول أنها تتنافى مع العقيدة أو قيم

المجتمع. هنا تتبلور إشكالية شديدة الأهمية حول مشروعية تحديد ما هو التراثي، التارخي، الجدير بالحفظ، المعبر عن المجتمع، المُكون للهوية؟ من هو المؤهل لتحديد المعايير التي على أساسها نقبل أن يكون جزء من تاريخنا يستحق الحفاظ وجزء آخر يستحق الهمد والازالة؟ إن قيمة تاريخنا وماضينا هي في الواقع قراءة معاصرة آنية نقوم بها الان، وبالتالي تتدخل الكثير من المؤثرات الحالية في تحديد قيمة التارخي القديم. وكما يقول فرانشيسكو باندارين القيادي والخبير في منظمة اليونسكو، فإن الماضي هو قراءة معاصرة جديدة لما حدث بالفعل. أو تأمل طرح المؤرخة البارزة جانيت ابو لغد وهي تصف التاريخ بأنه وليد اللحظة المعاصرة وليس فقط وليد الماضي.

في الواقع فإن التراث هو قيمة تتدخل التركيبة المجتمعية والقيمية المعاصرة في صياغته وتحديده والحفظ عليه والدفاع عنه Socially Constructed. إذن عنصر الزمن هنا شديد الاهمية حيث يبدو ان القيم تتغير مع الزمن. وكما يكتب البديع جابريل ماركيز عن اخلاقيات الزمن Morality of Time، فقد يكون من الجائز ان ما يُهدم الان سبكي عليه لاحقا وقد يجوز ان من ندعى اهميته الان سنكون من المرحبي بهدمه في المستقبل. هل تجد هذا الطرح مربكاً؟ إذن دعني أقدم لكم أمثلة صارخة من سياقنا العربي تجعلك تتيقن أن داعش مظلومة إذا ما قورنت في إجرامها تجاه التراث المعماري والعمري بما فعلته وتعلمه مدن ودول ومجتمعات وأنظمة في عالمنا العربي. تأمل مثلا كل دول الخليج بلا

استثناء، وكيف دفعتها عوائد النفط الغير مسبوقة في طفتها الاولى، إلى التحرر من كل القديم والاندفاع إلى نمط ما اعتقدوا أنه حياة عصرية تبدأ بالخلص من كل فصول الماضي. هذا المفهوم والذي دعمه الخبراء الغربيون، ادى إلى التخلص من أحياء بل أجزاء كاملة من مدن الخليج القديمة حتى وصلنا إلى الحالة التي كان دخول البلوزر لهم هي خليجي قديم في دبي أو ابوظبي أو جدة أو الدوحة أو المنامة هو مناسبة لاحتقال ببدء التطوير والتحديث وانتهاء حقبة الفقر والقديم البائس. فجأة كل تراث ما قبل حقبة النفط تم إزالته وبصورة مشروعة ترعاها الحكومات وتم إستبداله بمشروعات حديثة مطورة أو على الأقل وصفت بذلك. ثم كانت الموجة الثانية من الهمم والإزالة في نهايات الثمانينات وبداية التسعينات حيث بدأ التخلص من المشروعات الحديثة لفتح الطريق لتقليد مدن غربية بالمشروعات المتعلمة ونماطـات السـاحـابـ الزـاجـاجـيةـ ومـجمـعـاتـ المـولـاتـ التجـارـيةـ العـلـمـلـةـ وأـصـبـحـتـ دـبـيـ هيـ النـمـوذـجـ لأنـهاـ تـقـلـدـ نـماـطـاتـ سـاحـابـ شـيكـاجـوـ وـأـبـرـاجـ فـنـادـقـ لـاسـ فيـجـاسـ بـبـرـاعـةـ.

دعنا ننتقل من مدن الخليج إلى المدينة العربية الأكثر أهمية في عالمنا العربي، القاهرة، ملهمة الأدباء والشعراء وساحرة الرحالة والمستشرقين. مع كل النضج الثقافي والوعي التاريخي وفهم القيمة التراثية لحقائب القاهرة التاريخية، فإن المرء يندهش من كم المباني والمناطق التي هدمت وما زالت تُهدم حتى هذه اللحظة. إن كم القصور والمساكن والمساجد والوكالات والمباني التاريخية في سياق القاهرة العمراني، والتي هدمت لكي تستغل أراضيها في مشروعات

تجارية فجة رخيصة الشكل والمضمون، يفجر آلاماً مماثلة لكل ما سببته حركة طالبان وداعش في أفعالهم المجرمة تجاه النتاج الحضاري الإنساني. ولكننا لا نثير قضية ولا ندعو اليونسكو للشجب والإدانة لأن الفاعل رسمي حكومي. بل تأمل ما حدث في سياق ميدان التحرير وكيف هدم مبنى مقر الحزب الوطني. إن قرار القضاء على المبنى يمكن تفسيره بأنه امتداد واضح لسياسة تفريغ ميدان التحرير وسياقه، حيث إن المبنى يمثل فصلاً من تاريخ مصر النضالي والثوري يجب محوه، تبعاً لأطروحة النظام الحاكم، لأن المبنى فصل ثوري، والثورة ضد مبادئ الاستقرار الرزئف الذي سوقوا له بامتياز ولعقود طويلة. ولا يدرك هذا الفريق، بأطماءه السياسية المحدودة، أن الذاكرة الجمعية للشعوب تجسد المباني العامة حتى لو شيدت في حقب تغيرت أو تبدلت، أو حتى لو ثار الناس عليها، وأن السعادة بالهدم هي سعادة الهزيمة وتزيف التاريخ. لو تركت القاهرة وتحركت إلى مدن مصرية أخرى فسيؤلمك كم المباني والمناطق التي هدمت في بور سعيد ورشيد والمنصورة والفيوم وقنا واسيوط وكل محافظات مصر تحت اشراف حكومي بامتياز. تحرك من مصر صوب العراق مهد الحضارة وتأمل ما يحدث في مدنها، ودرجة التزيف الوعي التي تندفع بسببها للاحتفال بتحرير مدينة الموصل بينما الواقع ان المدينة خسرت البشر والحجر، فقد أجبر سكانها على الرحيل، وسقطت مآذنها وهدمت قبابها. وعندما تصرخ متأنماً يكون الرد لا تحزن فسنبدأ إعادة الإعمار فوراً.

ومن العراق الأسد الجريح إلى سوريا الثائرة البطلة حيث يصدموك ما فعله النظام الحاكم المستبد بمدينة من أكثر مدن العالم تعابير عن عمارة و عمران المجتمعات الإسلامية، حلب الرائعة التي خرجت منها أول مظاهره مناهضة لنظام الأسد وحزب البعث فيها في "جامعة العزة" بتاريخ 25 مارس 2011 . وتحسر عندما تطلع على احدث إصدارات تقييم (اليونسكو) لحجم الأضرار في الواقع الأثري في مدينة حلب القديمة الذي يوثق أن ثلث المدينة تم تدميره بالكامل وأن ثلثي المدينة قد تضرر بشكل كبير. اذا لم تكن قد كونت بعد قناعة على ان انظمة وحكومات عربية تفعل بتراثها ما هو اكثرا جرما من أفعال داعش فيجب ان تنظر جنوبا إلى اليمن السعيد الذي لم تنته فقط حملة إعادة الأمل المزعومة بانتشار وباء الكوليرا بين اطفاله وموت الآفين منهم بسبب المرض، ولكن ايضا تراثه المعماري والعمري يُسحق بطائرات عاصفة الحزم وقدأئف إعادة الأمل !! يمكن ان نستكمل بعرض عشرات بل مئات من الأمثلة التي هدم فيها التراث المعماري والعمري مع سبق الاصرار والترصد في مدننا العربية وأجبرنا على ان نعتقد انه رصيداً متخلفاً بلا قيمة ولا يستحق الحفاظ ثم أيقظونا لاحقاً و قالوا لنا أين مباني وشوارع وحكايات الزمن الجميل؟ أحياناً كثيرة عندما استغرق في تأمل حال مدننا العربية اجد نفسي أتسأل: من يحمي التراث من حماة التراث؟

## مساجد البدروم



**ظهرت** في العاصمة المصرية القاهرة ومدن اخرى في الثمانينات ، موضة كان ظاهرها طيب أما جوهرها فكان يستحق التساؤل والمواجهة واستشراف مستقبلها. هذه الظاهرة يمكن وصفها بانتشار "مساجد البدروم" أو مساجد الاقبية السفلية في الكثير من العمارت السكنية. ثم انتشرت الظاهرة لتشمل مدن عربية اخرى. كانت السلطات المدنية والأمنية وبمبادرة من وزارة الاوقاف قد سمحت وحللت لملوك هذه العمارت السكنية بتحويل اجزاء من البدروم الى مكان للصلوة ممكنا ان يسمى زاوية او مصلى او مسجد. اندفع الكثير من الملوك الى استغلال الفرصة الذهبية ليس بالضرورة من اجل احتضان الراغبين في تأدية الفروض ولكن لأن القرار كان يتضمن إعفاءات سخية من الضرائب العقارية لكل من يقدم جزء من طابقه الواقع تحت الارض لكي يستوعب فعل الصلاة الروحاني

## المقدس!! واصبحت تجربة الصلاة تتضمن النزول تحت الارض إلى فراغ رطب مظلم كتب على بابه الخشبي "مسجد النور"!!!

تدرجياً، تطور إهمالنا لقيمة فضاء أو مكان الصلاة في البيئة الإنسانية والروحانية والمعمارية وال عمرانية ليتفشى هذا الإهمال ليس فقط في حالات السكن الخاص بل انتقل إلى المبنى العام. على سبيل المثال نلاحظ ان الكثير من المباني الادارية أما ان تحول حجرة مهجورة إلى ما يسمى غرفة الصلاة، وهي غالباً المخزن المجاور لدورات المياه. أو ان يتحول فعل الصلاة إلى عمل يؤكد السلوكيات التي تتناقض مع قيمة الفعل الروحي بل وقيمة الاسلام كله. لاحظ مثلاً التصرفات الاجتهادية العشوائية التي ينتج هنا فرش سجاجيد الصلاة في ممرات المكاتب والوزارات والادارات أو في البهو المتسع في كل دور والمواجه لمنطقة السلام والمصاعد. فجأة تتوقف الحركة في ادوار متعددة من المباني الادارية وخاصة الحكومية. انذكر تجربتي الخاصة في مبني حكومي هام في القاهرة عندما حاولت الخروج من المصعد في ادوار متعددة وكان المشهد متطابقاً كلما انفتح الباب: صف من المصليين يواجه بباب المصعد بكل خشوع. وانتهت التجربة بعد خمسة عشر دقيقة على الاقل امضيتها متحركاً بين السماء والارض محاولاً الخروج دون ان افسد صف الصلاة او دون ان اقطع على بعض الموظفين اندرائهم في تسبيحات ما بعد الصلاة. نذكر ايضاً المشهد الكلاسيكي حيث تتحرك جموع الموظفين وقد شمر البعض عن قدميه لما تحت الركبة بقليل، وارتدى قبقيبه الخشبي بوقعيه الموسيقى الخلاب او الحداثي منهم يميل الى

الشبيب البلاستيكي الذي يتركه تحت مكتبه ويتجول في الممرات محاولاً الوصول إلى دورة المياه. ثم يعود من رحلته وقد سمح ل قطرات الماء المنسللة على ذراعيه وقدميه بترك أثار على كل الممرات التي تحرك خلالها. لا اتحدث هنا عن حالة الحمامات بعد عدة حالات من الوضوء الاسطوري التي تجعل المراقب يتسائل هل كان هذا وضوء مجموعة من الاشخاص ام ان المكان تعرض لموجات التسونامي العاتية؟

الأكثر خطورة هو استمرارية إهمال فعل الصلاة ودفعه إلى المناطق الهمشية، البدرومات والطربات والحرجات المظلمة حتى في المجمعات التجارية (المولات). هذه المجمعات التي أصبحت تلعب دوراً جوهرياً في حياة المجتمعات العربية واصبحت الأكثر أهمية في المدينة العربية المعاصرة. فقد تحولت المجمعات التجارية إلى مراكز التسوق والترفيه والاستجمام وملتقى العائلات وملعب الأطفال وبؤرة تجمع الشباب. ولكنني اتسأل ايضاً لماذا يخصص حيز لممارسة الصلاة في هذه المجمعات الفاخرة العملاقة في بدوريات قبيحة مظلمة او في غرف هامشية بجوار دورات المياه نصل إليها من خلال ممرات طويلة باردة صماء، وكأننا نخرج من الصلاة او انها فعل لا يستحق ان يراه الآخرين. دعونا نتخيل ان هذه المجمعات التي تحتوي على المحلات التجارية العملاقة وسلسل السوبر ماركت العالمية والكافيتيريات الفاخرة واماكن الترخلق على الجليد وافنية الطعام من كل الجنسيات والمقاهي والنافورات والحدائق الداخلية بل

والجدوال المائية، ولكنها فجأة تهمش حيز الصلاة وتعطيه قيمة ضئيلة محدودة. قد يبادر البعض ويقول ان اصحاب المجمعات التجارية تجار والتاجر يريد المكسب وكل متر مربع في المجمع يجب ان ينتج مالاً ويدير ربحاً. هذا منطق تجاري له وجاهته، ولكنه يتداعى بسهولة عندما نراه من خلال المنظومة الانسانية الاجتماعية الروحانية بكل ابعادها، وليس فقط من منظور الربح المالي الذي يمكن ان يدفع الانسان للتضحية بكل قيمه ومبادئه.

اعتقد ومع كل ما يحدث للإسلام في حقبتنا المعاصرة، وتشويه صورته والتقليل من قيمة المتنسبين لعقيدته، ان الوقت اصبح ملائماً لثورة مكانية على أحیزة الصلاة في عمارتنا السكنية ومبانيها الحكومية والادارية ومجمعاتنا التجارية. حقاً ان الاولان لان يصبح حيز الصلاة فضاءً مركزياً جميلاً منسقاً مبهجاً يرسل رسائل شديدة الايجابية عن الاسلام وال المسلمين. فضاء يجذب الناس للصلاة ويدعوهم للتمتع بأجوائه وتصميمه ومركزية وجوده. فضاء صمم من اجل الصلاة وليس فضاء تم اللجوء الاضطراري له لممارسة الفروض والعودة السريعة الى بهجة فضاءات المجمع التجاري الرحبة المضيئة الجميلة. هيا نتاكف لندفع اماكن الصلاة خارج البدروميات وخارج الغرف المهمشة ونضعها في اماكن تلقي بالصلاة التي هي عماد الدين. فاذا كانت الصلاة هي حقاً عماد الدين، افلا يستحق مكان الصلاة ان يكون عماد التجربة المكانية، ومصدر بهجة وفضاء محرض على قيم الاسلام ومحفز للجمال والتوافق والراحة النفسية والبصرية، لا ان يكون بدروراماً بارداً.

## الخوف من المساجد: من الإسلاموفوبيا إلى المسجدوفوبيا



"لا يوجد أفضل من الاستثمار في صناعة الخوف". هذا شعار حملات فائقة النجاح يمكن رصدها في العالم كله من دول متقدمة تعم بالرفاهية إلى دول مسحوقه عظيم احلامها رغيف وكوب ماء نظيف. واحدة من أهم حملات الاستثمار في صناعة الخوف هي ظاهرة الإسلاموفوبيا "الخوف من الإسلام". كانت احداث 11/9 وهدم برجي التجارة في قلب نيويورك بداية إنطلاق موجات لم تنتهي من كراهية الإسلام وتعظيم خطاب الخوف من مبادئه وقيمها التي سوقت على كونها الإرهابية الدموية الرافضة للتقدم والتحضر وكل مقومات المشروع الانساني المعاصر. ولكن المراقب المنصف يلحظ امررين مهمين، اولهما وجود أصوات عاقلة في السياق الأوروبي الأمريكي تتحدث

بمصداقية عن صناعة الاسلاموفوبيا وإستغلالها في تشوية إدراك وعي الشعوب من أجل حملات انتخابية أو مكاسب شعبوية. أو أراء واعية تقند وتناقش أهمية تحويل المسلمين إلى الأعداء وقيمة استغلال هذا في استنراف الامة وإخضاعها، واعتقد ان المشهد الشرقي الأوسيطى الحالى يؤكد عمق هذا التفسير. الأمر الثاني، هو ما اسمية "الاسلاموفوبيا الذاتية" وهي أنها كمسلمين نساهم في تكثيف الصورة عن المسلم الإرهابي وتعزيزها محلياً وإقليمياً وعالمياً. تأمل مثلاً ما فعله كل طغاة العرب من بن علي في تونس الى بشار في سوريا عندما ادعوا جميعاً أنهم يحاربون الجماعات الإسلامية الإرهابية بينما هم يسحقون الثنائيين في ميادين وفضاءات المدن اثناء الربيع العربي. أو تأمل الموجة الحالية التي تطلب "تجديد الخطاب الديني" مدعية ان كل مشاكل البلاد العربية في قضايا التعليم والصحة والحرية والعدالة والسعى إلى الديمقراطية واحترام حقوق الإنسان، سببها الوحيد اننا لم نجدد الخطاب الديني !!!!

الحقبة الجديدة التي انتقل إليها العالم تجاوزت الخوف من الإسلام كأيديولوجية وانتقلت إلى الخوف من كل ما يرمز للإسلام أو يعبر عنه. حملات منظمة ومظاهرات متدفعقة في مدن أوروبية وأمريكية ترفض كل ما يرمز للإسلام: الذقن والحجاب ثم الأكثر خطورة المساجد. "لا نريد مزيداً من المساجد" أو "قولوا لا للمساجد"، هذه هي شعارات كتبت على لافتات يحملها الآلاف في شوارع مدن عالمية مؤثرة. ومن هنا كانت صياغتي للتعبير "الخوف من المساجد" "Mosquephobia" الذي استخدمته في ابحاثي عن المساجد المعاصرة وخاصة

في السياق الغربي، تأكيداً لفكرة إنتقال مفاهيم الخوف من العقيدة إلى الخوف من المبني ومن الرمزي إلى المادي. إذن نحن حقيقة نواجه لحظة فارقة وتحديات متعاظمة وصورة ممزقة ومباعدة عن الإسلام إقليمياً وعالمياً. علينا مسئوليات جسام في كل مجال وهذا أقدم مساهمنتي في بلورة طرحاً مغايراً لقيمة عمارة وعمران المسجد في هذا السياق وخاصة للمساجد التي تبنى في الغرب.

زرت معظم المساجد والمراكمز الإسلامية في أوروبا وبعض الولايات الأمريكية، وعلى الرغم من الأنشطة والفعاليات الخاصة بالجاليات الإسلامية، إلا أن عمارتها وعمرانها يتمايز بتكتيف الانعزالية ورفض السياق المحيط وتعزيز الفجوة بين جالية متشرنة، وبين مجتمع محيط أخذنا بأنفسنا القرار بأن ننتمي إليه ونحمل جنسيته. كنت دائماً اتسأل ما هي قيمة تصميم مسجد على طراز مملوكي أو عثماني أو فاطمي في قلب مدينة أوروبية أو أمريكية؟ العمارة وعلى مدار التاريخ وفي كل النطاقات الجغرافية، كانت تعبيراً متكاملاً عن السياق الشامل وتقاعلاً معه. فلماذا نعيد تكرار الماضي؟ هل نعاني من إفلاساً إبداعياً؟ هل توقف المعماريون عن الابداع في تصميم المساجد واكتفوا بإعادة تكرار ما انتج في حقبات بل والآخرى قرونا ماضية. لقد ألبسنا مجموعة من الأشكال صفة القداسة ونحن لا ندرك أن المسجد في بدايته، وحتى اليوم ليس له شكل مقدس لأن بكل بساطة عظمة الإسلام أنه جعل كل بقعة على الأرض صالحة لأن تكون مكاناً للصلوة. من قال أن المسجد هو قبة ومئذنة ومشربية وابواب خشبية وحوائط

حجرية وإن فقد قداسته وسقط في امتحان الهوية؟ إن المئذنة مثلاً أصبحت قيمة رمزية وليس أدلة وظيفية وبالتالي المجال أرحب للإبداع في التعبير عن الرمزية الرأسية والتواصل مع السماء.

إن المحاولات التي تدخل بنا إلى آفاق جديدة في تصميم المساجد محدودة جداً وتلقى مقاومة عنيفة بل وأحياناً تتهم بزعزعة الإسلام وكأن العقيدة يهددها تصميمياً جديداً أو طرحاً ابداعياً متجاوزاً للمكرر الم الممل. توجد أمثلة في السياق العربي الإسلامي تعد على اصابع اليدين حاول فيها المصممين ان يركزوا على تقديم تجربة إنسانية روحانية اجتماعية وايضاً تشكيلية وبصرية لا تنسخ ما سبق ولا تكرر نموذجاً تاريخياً بحجة واهية ان القديم هو تعبير عن الذات والهوية. محاولات تتطرق من تساؤلات مشروعة عن معنى وقيمة المسجد في اللحظة المعاصرة، لحظة المصير والتهديد والتساؤل. كيف نقبل ان ما بني من الف عام يعبر عن حضارة تدعى التطور، ونستمر في تكراره ونهذه من يتجاوزه بأنه لا يستوعب ثوابت تصميم المسجد؟ كيف يكون لتصميم المسجد ثوابت والله سبحانه جعل الأرض كلها سجادة صلاة لكل مسلم راغب في الاقتراب بقلبه وعقله من الله سبحانه وتعالى. حتى في مدننا العربية، مدن المجتمعات الإسلامية، فقد المسجد دوره منذ عقود وتحول إلى مكان لممارسة الطقوس (سبعة عشر ركعة موزعة على خمس صلوات كل يوم) تحت اشراف أمني مكثف. بل أن بعض الدول العربية تقنن فتح وغلق المسجد ليكون دخوله متاحاً فقط في فترة زمنية مرتبطة بإقامة الصلاة ثم يغلق انتظاراً للصلاة التالية!! هل هذا هو بيت الله؟ أين

هذا من قيمة المسجد في الاسلام كمركز فكرياً روحانياً سياسياً معرفياً بل وترفيهياً ترويحيأ؟

أعتقد اننا على المستوى الفكري وعلى المستوى الابداعي التصميمي، مطالبين بان نمر بتحولين رئيسيين حتى نعيد المساجد إلى قيمتها قلوبنا نابضة بالحياة والحوار والدعوة والتفاعل والمعرفة. التحول الاول على المستوى الاقليمي وهو ان نعيد بإرادة كاملة ووعي ناضج ادوار المساجد الاصيلة وتحويلها الى مراكز نور وثقافة وثقافة وحوار وننفض عنها تماما ادعاءات انها مراكز تفريخ وابواء واعداد الارهابيين المسلمين كما يدعون. هذا عار علينا واسلاموفوبيا ذاتية بامتياز. دعونا نبدع في ضم الانشطة التي تحول المسجد الى مكاناً مفعماً بالحياة.

اما التحول الثاني فهو تحول عالمي يتطلب تفهماً ووعياً ان بناء مسجد في اوروبا او امريكا ليس هدفه ومتباوغه خلق شرنقة لما يسمى بالجالية الاسلامية، وانما هو سياقاً منفتحاً شفافاً يتجاوز الاشكال وينطلق الى ارتباط معاصر مع المجتمع الذي انشئ المسجد خلاله. المسجد والمركز الاسلامي في السياق الغربي يجب ان يكون فضاءً روحانياً يملك القدرة لدعوة باقي المجتمع للانساب داخله والتمتع بانشطته ليس من اجل دعوتهم للإسلام، ولكن من اجل ازاحة كل الضباب عن العقيدة الاسلامية المترنة وعن الانسان المسلم المترن المتسامح المتميز بقبول الآخر في سلام وتعقل وكرمه في تعزيز ثقافة الحوار والاندماج والتفاعل. لن

علي عبد الرءوف

اندهش اذا كانت المساجد والمراکز الاسلامية المنفتحة الشفافة سببا في اقبال بعض افراد المجتمع الغربي على الدخول في الاسلام فالمؤتمن ان الانسان يقترب بحماس من يحترمه ويقدره ويدعوه ويتحاور معه ويستمع اليه على الرغم من عمق الاختلاف الأيديولوجي الذي لا يتم تجاوزه الا بالحوار ، وليس بالقباب والحوائط المصمتة والابواب المغلقة المزركشة على الطراز المملوكي.



## الرواية والمكان والانسان: سردية العمran وبنائية المدينة



منذ قرأت مقوله العظيم ويليام شكسبير "ماذا تكون المدينة سوى البشر" ، وقد تزايد اهتمامي بعلاقة الانسان بالمكان. وقد تحول هذا الاهتمام الى مشروع نقيي بحثي تبلور في كتابي الاخير "مدن العرب في روایاتهم" الصادر مطلع العام الجاري. كان هدفي الرئيسي هو اختبار الأدوار التي يمكن أن يلعبها الإبداع الروائي في إعادة اكتشاف المدينة وعمارتها وعمرانها، وكذلك استشراف مجالات أو رواد إبداعية ملهمة يمكن أن تشكل حقبة أو حقبات جديدة ومتواالية في العمارة والعمران العربي المعاصر.

إن المدينة ليست مجرد بناءات وشوارع وأسوار وبيوت وحواري وميدانين، وإنما هي أيضا روح خلقة تبلور في شكل تجليات متعددة منها اللغة والأسطورة

والتراث والقدس والفن والأدب. هنا نرکز على مكونين رئيسيين؛ الأول يؤسس لفهم عميق عن موقع المكان في السرد الروائي وخصوصية هذا الموقع. ثم فهم قيمة الرواية في العمل الإبداعي وعلاقة هذا المجال المتميز بإطارين جوهريين في تشكيل البيئة المبنية وهما العمارة والمدينة. إما المكون الثاني فيرکز على الكيفية التي رصدت بها الرواية العربية مواقف متباعدة من المدينة العربية وعمارتها وعمرانها ومنطق تخطيطها. هذه المواقف المتباعدة، تتراوح بين الأطروحات النقدية المحللة لما تواجهه البيئة العمرانية والمعمارية، وخاصة في المدن التي تتسم بعمق تاريخي وشخصية تراثية تقليدية متميزة. كما تشمل تلك المواقف صياغة أطروحات تندد حالة التغريب وانتشار النموذج الحداثي دون استعداد واضح من المجتمع للتفاعل مع أماكن تصاغ عمرانها وعمارتها من خلال مدارس تصميمية بعيدة عن قيم ومبادئ المجتمعات التي يصمم لها. من التساؤلات النظرية الأساسية، ما له علاقة بتصور السرد الروائي للمدينة وبيئتها المبنية. ما هي المدينة الروائية، وكيف يمكن تشكيلها؟ كيف يمكن أن نصنف الإدراك المكاني في الرواية؟ الواقع أن في الرواية هناك مدنًا متنوعة، مدنًا متخيلة ولا مرئية، ومدنًا واقعية مرئية موجودة، على غرار الإدراك الواقعي لمدينة لندن في أعمال تشارلز ديكنز أو مدينة القاهرة في أعمال نجيب محفوظ أو مدينة الإسكندرية في سرد إبراهيم عبد المجيد. ولذا من المهم صياغة مجموعة من المفاهيم التي تتضاد ب بصورة عضوية لتشكل الطرح الفكري وهي:

**المفهوم الأول:** العلاقة بين الرواية والمكان هي علاقة حتمية أو علاقة وجود. فالرواية بناء درامي متكملي يتمكن فيه الكاتب من خلق عالم تتفاعل فيه الشخص والإحداث والأماكن. والمكان يمثل "مسرح الحدث" في كل من الرواية والعمارة.

**المفهوم الثاني:** الرواية في مجملها، ترصد علاقة إنسان ما بمكان ما في تاريخ ما. هذا الرصد يمكن أن يتتواء ما بين ثلاثة احتمالات للتعامل مع إشكالية المكان. أولها أن هذا المكان واقعاً حقيقياً له بيئته المادية الملمسة والمعروفة في نطاق جغرافي معلوم. ثانيةً أن يكون المكان نسيجاً افتراضياً لعالم خيالية لا واقعية. ثالثها أن يكون التعامل مع المكان كنطاق استشرافي مستقبلي.

**المفهوم الثالث:** وهي ترتبط بفرضية إمكانية رؤية وفهم أي مدينة عربية من خلال السرد الروائي الذي أبدع عنها وخلالها. أي أننا يمكن أن نقدم تصوراً متكاملاً ومتقدراً عن مدينة ما من خلال فحص مجمل النصوص الروائية التي كتبت عنها وخاصة تلك التي حرصت على فهم المدينة كسباق ومحوى للتفاعل الإنساني المكاني الزماني.

بناء على المفاهيم السابقة تأتي أهمية القراءة النقدية التحليلية للإبداع الروائي المرتبط بالنطاق جغرافي مكاني معين لقدرتها على تقديم تصوراً أكثر عمقاً ودقة لتعقيد وتركيب وربما إعادة تركيب علاقة الإنسان بالمكان. لقد تعددت الأعمال الروائية التي صدرت في العالم العربي وقدمت في نسيجها الروائي فهماً أو تصوراً أو نقداً للعمارة والعمaran العربي المعاصر. ومن ثم تأتي أهمية دراسة فراغية أو فضائية للإبداع السردي الروائي، أو بالأحرى اختبار فكرة العلاقة بين الفراغ المكاني والسرد الروائي. أن العلاقة بين الرواية والعمارة وثيقة، ولكنها أيضاً متعددة المستويات ومتعددة الأدوار. فمن الدراسة يمكن أن نرى التداخل العميق بين الأعمال الروائية وبين حركة العمارة والعمaran. هذا التداخل يمكن أن يصبح آفاقاً جديدة في التعليم والممارسة على السواء من خلال فهم ثلاث أدوار رئيسية يمكن أن تقدمها الرواية:

**الراوية كعمل توثيقي:** لعبت الرواية دوراً هاماً التوثيقي للمكان وعمارته وعمارانه. فالتسجيل الزماني والمكاني يحول الرواية أحياناً إلى فن فوتوغرافي، ولكن بصورة تتجنب جمود وبرود وأحياناً حيادية الصورة الفوتوغرافية، لأنها على الرغم من توثيقها الزماني والمكاني، إلا أنها تستعيد ديناميكيتها وحيويتها عندما تبدأ عملية التلقى. وعندما يتلقاها القارئ بتجاربه ومشاعره يبدأ في تفكير الصورة، وإعادة بنائها ومزجها بما يريد من معانٍ. وهنا يتحول العمل الروائي إلى كيان صلب حافظ لتاريخ مكاني أو إنساني. حقاً تتعرض المدن والسيارات العمرانية والإنسانية بها للسحق والدمار ويبقى توثيقها المباشر في الصور

الفوتوغرافية والأفلام الوثائقية، أو توثيقها الإنساني التحليلي المتعدد في الأعمال الروائية.

**الرواية كعمل نقي**: الرواية إذا أدركت واستوّعت كأداة نقدية في العمارة والعمaran، يمكن أن نستشف منها قضايا نقدية ملحة وتلتف نظرنا إلى بقاع قد لا يسقط عليها الضوء أبداً في المشهد المعماري العراني حين يستوّع بأعين المتخصص المهني المحترف فقط. كما يمكن أن تلعب الرواية دوراً مقاوماً في إيقاف استيراد القيم الجمالية الغربية والاستسلام لها.

**الرواية كعمل ملهم**: تقدم الروايات على المستوى المعماري والعمaran ما يعرف بالفراغات التخييلية أو الفراغات اللامادية التي تمثل ذخيرة إبداعية ورافد ملهم وهم للمعماريين والعماران. ومن هنا قد يكون من الجائز أن تتبني استوديوهات التصميم والتخطيط في مدارس العمارة، أفكاراً حول تحويل الفراغات التخييلية في النصوص الروائية إلى فراغات مدركة في التصورات المعمارية والعمaran. ومن ثم فقد يكون من الضروري للمعماريين والعماران سوء العاملين في الأطر الأكاديمية أو أوساط الممارسة المهنية، إدراك قيمة وقدرة الرواية بشقها التوثيقي أو النقي أو الملهم على تقديم إجابات لتساؤلات مشروعة منها:

- هل يكون من العدالة أن نترك لأحفادنا مدن إسمانية حديدية باردة ومشوهة كما صورت قسوتها نصوص روائية متعددة؟

- هل مدينة ناطحات السحاب هي الإجابة النموذجية لمستقبل العمران العربي والخليجي؟
- هل تتحول مثل مدينة القاهرة بسيطرة ثقافة الزحام إلى مدينة قاسية تتنافس فيها الجماعة القاطنة بها بدون رحمة وبلا إنسانية؟
- هل يمكن أن تساعد الرواية في إيقاف التزيف التراخي المستمر في كل المدن العربية؟
- هل يمكن أن تساهم الرواية في أن تستعيد المدن العربية والخليجية عامة ومدينة القاهرة خاصة، روحها التي تتشكل من أرواح البشر القاطنين بها، تتأثر بهم ويتأثرون بها؟
- هل يمكن أن توثق الرواية الملهمة مراحل فقدان روح المدينة؟

ما أريد ان أوكده في هذا السياق أن الرواية بأدوارها الثلاث، قادرة على تتبيله وتحفيز والهام المعماريين والمعماريين والمخططين لصياغة حقبة أكثر إنسانية في العمران العربي المعاصر شريطة أن تعتبر من قبل المعماريين والمعماريين على أنها مجال إبداعي متفرد يملك قدرات نقدية وطاقات إبداعية ملهمة ويستحق الاقتراب الشديد منه في حال وجود رغبة صادقة لصياغة مستقبل أفضل لعلاقة الإنسان بالمكان في المدن العربية.

## المعمارية زaha حديد: لا نهاية للتمرد



في يوم 31 مارس 2016 توقف قلب واحدة من اكثـر سيدات العالم تقدـراً، ماتت زaha حـديد التي ولـدت يوم 31 أكتـوبر عام 1950. لم أـكن اـعتقد أبداً عـنـدـما بدـأـت التـعـرـف عـلـى المـعـمـارـيـة الفـقـيـدة، أـعـمـالـاً وـقـرـاءـةً ثـمـ حـوارـاً، انـ صـفـاتـ التـمـرـدـ وـالـكـفـاحـ وـالـنـضـالـ بـمـسـتـوـيـاتـهاـ الـعـمـيقـةـ وـالـأـصـيـلـةـ يـمـكـنـ انـ تـرـتـبـطـ بـمـعـمـارـيـ مـعـنـيـ بالـتـصـمـيمـ وـالـبـنـاءـ. مـاتـتـ الـفـضـولـيـةـ مـدـمـنـةـ التـمـرـدـ، دـائـمـةـ التـقـيـرـ، عـاشـقـةـ التـغـيـيرـ. تمـيـزـتـ زـاهـاـ بـمـاـ يـمـكـنـ انـ نـطـلـقـ عـلـيـهـ اـسـتـدـامـةـ السـخـصـيـةـ النـضـالـيـةـ. حـقاـ فـمـشـرـوـعـهاـ النـضـالـيـ لمـ يـنـحـصـرـ فـيـ فـتـرـةـ تـعـلـمـهاـ اوـ سـنـوـاتـ مـمـارـسـتـهاـ الـأـوـلـىـ، وـلـكـنـهاـ حـولـتـ حـيـاتـهاـ إـلـىـ مـشـرـوعـ نـضـالـيـ جـدـلـيـ مـسـتـمـرـ يـحـفـزـهاـ وـيـحـفـزـ كـلـ مـنـ حـولـهاـ وـكـلـ مـنـ يـتـعـالـمـ مـعـ اـعـمـالـهاـ وـفـرـاغـاتـهاـ وـمـشـرـوـعـاتـهاـ. لـقـدـ اـدـرـكـتـ زـاهـاـ قـيـمةـ النـضـالـ فـيـ

رحلتها منذ ميلادها وحتى وفاتها. هذه الرحلة النضالية ولحظاتها الفارقة منذ سنوات التعلم الاولى في بغداد الخمسينيات، الى سنوات تكوينها وكفاحها للتحول من معمارية امرأة وحيدة مرفوضة إلى قيمة خالدة على الصعيد الانساني والنسوي والمعماري والابداعي. كانت زاها طفلة لا يتعدى عمرها السادسة ولكن والديها، المحبين للعمارة دون ان تكون مهنتهم، اصطحبها إلى المعرض الخاص بأهم معماريين القرن العشرين. انبهرت زاها بالرسومات والألوان والتقوينيات والأشكال، وكان هذا اول لقاء في وعيها ولا وعيها مع العمارة والمعماري. ومضة اخرى فارقة في طفولة زاها ترتبط بعلاقتها الفريدة بالسياق الطبيعي لواحدة من اجمل المناطق العراقية وهي الاهوار في جنوب البلاد التي اعتادت السفر اليها مع عائلتها. فالم منطقة بها خاصية التفتت اليها زاها في سنوات طفولتها ومرافقها وهي التفاعل بين الطبيعي والانساني، فهذه المنطقة مبهرة بطبيعتها. وقد اعترفت زاها حديد في حواراتها وكتاباتها ان هذا العنصر المستوحي من الطبيعة وتمازجها مع العالم الحضري، ينسحب على اعمالها، حيث تحاول دائما تكثيف تلك الانسياقية في سياق حضري عصري.

## نضال الهوية العربية

"نعم اشتاق إلى بغداد" زاها حديد

جانب فارق في نضال زاها حديد يرتبط بتخلصها المتعتمد من فخ "انا عربية" وبالتالي اانا منغمسة في التاريخ وملتحفة بالتراث ومقيدة بالتقالييد وعاجزة عن الاستكشاف والتجريب. نعم احبت بغداد واحترمت السياق ولكنها تذكرنا دائماً بانها عربية لكنها لم تتربي وتنشأ بالمفهوم العربي التقليدي وتلقيت تربية حديثة في العراق. كما انها منذ خروجها من بغداد للدراسة الجامعية، لم تقيم مطلقاً في العالم العربي وإنما اقامت في لندن بينما اكتسبت مواجهات ثقافية من تحركها الدائم حول العالم. ومن هذا المنطلق، وصفت نفسها قائلة "أنا لست النمط العربي المتعارف عليه".

والى جانب تفاعಲها الاكاديمي الفكري مع معلميها في منظمة العمارة في لندن، فان زاها حديد تأثرت تأثراً كبيراً بأعمال المعماري أوسكار نيمایير، وخاصة احساسه الانسيابي بالكتل والفراغات. وتلك الاعمال الهمتها وشجعتها على ان تبدع اسلوبها الخاص مقتدية ببحثه على الانسيابية في كل مشروعاته ومبانيه. وكان فوزها في مسابقة مشروع نادي القمة الخاص على تلال كولون المطلة على هونغ كونغ عام 1982، البوابة التي فتحت امامها مجالاً ليتسائل العالم ونقاد العمارة والأكاديميين عن هذه المبدعة المتمردة الرافضة ولكنها ايضاً الفائزة. وهو المشروع الذي اصبح عليها لقب المعمارية التكينكية. لقد توقف نقاد العمارة امام لوحاتها المرسومة للمشروع التي تتفاعل فيها الطبوغرافية التي اعادت صياغتها مع العناصر المتعددة المنشقة من التكوين والتي خضعت لقوة من اللا

ازان انتجت شظايا وقشور وفراغات وتجاب ثلاثة الابعاد غير مسبوقة. ولكن الواقع ان جزء كبير من مشروع زاها النضالي كان في مواجهة الاتهام المتكرر بانها معمارية ورقية اعمالها تنشر ولا تبني. هذا الاتهام الذي يسبب الالم العميق لكل مبدع في مجال البيئة المبنية لأنه يلمح الى عدم جدواه ومحدوبيه ابداعه وتأثيره. ولكن زاها تحدت كل المنتهين الى حقائق معرفية وتقنية متقدمة، وجعلت افكارها تتجسد شيئا فشيئا. كما أخذت تقنيات العصر في صالح مشروعها الابداعي، فأنتجت مباني توقف الجميع يتأمل المنطق المتجاوز لفكرة الانساني والبنياني والمادي الفيزيقي.

### تحولات البنية الجيومترية لابداعاتها

تتعدد مستويات التمرد لدى هذه المعمارية الفارقة، بل انها تتمرد على مدخلها ومفاهيمها لصياغة المكان. تتأمل هنا تحولها التدريجي من البنية الجيومترية التككية التي ارتكزت فيها على انبهارها بالفلسفة التككية واطروحات جاك دريدا وتفاعل معماريون من امثال برنارد تشومي وبيتير ايزنمان وريم كولهاس معها. تجاوزت زاها حديد هذه البنية وتقدمت الى فهم جديد للعلاقة بي الطبيعة وبين الصياغة الفراغية المعمارية والعمارانية تعتمد على صياغة جيومترية طبيعية ديناميكية عفوية بحرية نباتية موحية نابضة بالحياة. من خلال تعقيد فريد وابداع رائع، قادت زاها حديد مكتبه التصميمي لخلق تحولات جذرية وعميقة في المشروعات الثقافية والادارية والسكنية. والتزمت هذه المؤسسة التصميمية

الفريدة بمبادئ وقيم مستمرة مثل السيولة الفراغية والابتكار والأصالة والتطور العضوي.

### نضال المساهمة الفارقة النوعية

كانت زها حديد عبقرية خلاقة بدون مثيل معاصر، كما أنها أسرت مخيلة محترفي التصميم والجمهور على حد سواء بتحدي كل الحدود في العمارة والعمان والتصميم والبناء والتشييد. في وقت وفاتها الغير متوقع، كانت حديد قد رسخت نفسها بين النخبة من معماريين العالم. لقد تحولت زها حديد من اعمالها الاولى المتأثرة بالمدرسة التككية وما انتجه من مباني ذات زاويات حادة إلى بنية أكثر مرونة فيما بعد. بل أن الأرضيات والأسقف والجدران والأثاث أصبحت تتآلف وتتلاقي لتكون أجزاء متداخلة بعضوية فريدة في التصميم العام. ان زها حديد حالة نموذجية لكافح ونضال المبدع من أجل كسر القواعد القديمة وصياغة كونها المعماري الخاص .

وتشتهر رحلة النضال لتنوّج عام 2004 بالتقدير العالمي حيث حصلت على "جائزة برتزكير في العمارة" Pritzker Prize لكونها اول امرأة ومن اصغر من حصل عليها على مدار تاريخ الجائزة. واقيم الاحتفال بمنحها الجائزة في متحف التراث في "سان بطرسبرج" في روسيا. ولكن الجملة الدالة كانت في تقرير لجنة تحكيم الجائزة حيث أقرت "أن الطريق الذي خاضته "زها"

علي عبد الرءوف

للحصول على الاعتراف الدولي، كان "كفاها بطوليا". كما حصلت على الميدالية الذهبية للمعهد الملكي للمعماريين البريطانيين. تحولت زاها حديد بنضالها وتقانيها وخلاصها لمشروعها الابداعي الى المعمارية الاولى في العالم بعد ان كان نقادها يتهمونها بانها معمارية ورقية تجريبية. وانتشرت بصمتها الابداعية عبر كل قارات العالم ومدنه الكبرى من افاصي الصين مروراً بأروبا وبلدان الشرق الأوسط، والعديد من المدن الأمريكية. بل واصبحت مبانيها وحتى بصرف النظر عن وظيفتها هي "أيقونة" التي تفخر كل مدينة بأن نسيجها اتسع ليشمل احدى مساعيها زاها حديد الفارقة.

### خلود المعمارية الحديدية الزاهية

ماتت زاها حديد ولذلك يجب ان تطفأ الانوار لأن وجودها على الساحة المعمارية والاكاديمية والفكرية كان نوراً وتنوراً. حتى في الشرق الأوسط اطفئت الانوار، فقد أطفأت دولة الإمارات جسر الشيخ زايد الذي صممته الفقيدة في أبوظبي. ولكن خلود زاها حديد يمكن ان يفعل ارتباطها بالشرق والعرب وال العراق من خلال التعويض عن اهمالها لسنوات طويلة والتوجه نحو احياء قيمتها من خلال برامج وجوائز باسمها في مدارس العمارة والعمران في العالم العربي. رحم الله المبدعة لا نهاية التمرد بنت العراق وبنت العالم.

## قطر والعبودية والمتاحف الشجاع



**لم تُعد** المتاحف في عالم القرن الواحد والعشرين أماكن لعرض مقتنيات تاريخية أو إبداعات فنية فقط، ولكنها أصبحت فضاءات عامة ديمقراطية تحفر الحوار والتعلم والتساؤل والاندماج. وما أحوجنا في عالمنا العربي المعاصر لكل الفضاءات التي تجعلنا مفكرين متأنلين متحاورين متسائلين ناقدين. في العقد الأخير تبارت معظم المدن الخليجية في إضافة نسقاً بنائياً جديداً إلى نسيجها العمراني وهو المتاحف ذات المقتنيات الفريدة والقيمة والسمعة العالمية. وقد استدعت هذه المدن، مسلحة بفوائد من عوائد النفط، نجوم العمارة العالمية لتحقيق هذه التصورات في نسيجها. جاء المعماريون النجوم ومنهم جون نوفيل وأي أم

علي عبد الرءوف

بأي وفرانك جيري والراحلة زاها حديد وصمموا وبنوا مجموعة غير مسبوقة من  
المتاحف في عواصم دول الخليج.

الجدير بالذكر ان وسط هذه الحالة من الانبهار بهذه التصميمات وما بني منها،  
احبني انوقف امام متحفًا شديد التواضع ولكنه من وجهة نظري متحفًا شجاعًا  
فارقًا في مقياسه ومحتواه ورسالته ورمزيته، والأكثر أهمية في فلسفة تأسيسيه  
في السياق الخليجي العربي الاسلامي. قصة المتحف الشجاع جديرة بالتوثيق  
والتحليل لأنها تتعامل مع سيناريو غير مسبوق في الشرق الأوسط عامة والسياق  
الخليجي المتحف خاص.

هذا المتحف هو متحف الرق أو العبودية والذي يشغل منزلة تقليدياً تراثياً أعيد  
تأهيله وتزويجه وتصميم فضاءاته الداخلية ليسرد قصة الرق والعبودية في قطر  
والخليج والعالم. نعم، أقدر اندهاشكم فمن يملك الجرأة ليسرد قصة وجود الرق  
حتى منتصف القرن العشرين في سياق الدول الخليجية المسلمة؟ بل أن هذا  
المتحف الشجاع يمثل حالة فريدة حتى على مستوى العالم. يقع المتحف في الركن  
الشرقي من مشروع مشيرب "قلب الدوحة"، وهو المشروع الذي أعاد الحياة  
لقلب مدينة الدوحة القديمة الذي أهمل في العقود الماضية بعد هجرة الأهل بعد  
طفرة النفط وعوائده السخية سعياً وراء نماذج عالمية للحياة على اطراف الدوحة.  
وبصورة محددة فإن موقع المتحف في قلب المربع الثقافي داخل مشيرب الذي  
يضم مجموعة من المتاحف تشغل جميعها بيوتاً تقليدية أثرية أشرفت على

ترميمها وإعادة إستخدامها هيئة المتاحف القطرية. والمتاحف صممت ليكون لها تواصل بصري وحركي مع سوق واقف التراثي وفضاءاته العامة المفعمة بالحياة.

البيت التقليدي الأثري الذي تحول إلى متحف كان يسكنه تاجر لقبه "الجلמוד" لقسوته وصلابته، وكانت تجارتة تشمل الرفيق وورد أسمه في وثيقة عتق مؤرخة في ديسمبر 1942 تبعاً للوثائق البريطانية. هذا البيت، وفقط من أقل من قرن كان مكاناً لتخزين البضاعة البشرية من نساء وأطفال ورجال مقيدين بالسلسل الحديدية ينتظرون مصيرهم ومالكهم الجديد. تبدأ الرحلة في فضاءات المتحف الشجاع من خلال مجموعة من القاعات الملتفة حول الفناء الداخلي، حيث تبدأ من رؤية المتحف والتأكيد على أهمية قراءة كل فصول التاريخ وتوثيقها حتى يثير الخجل حتى نواجه المستقبل بصورة أفضل ونتحاور بمنطق لا يشوبه الخوف. ثم تتوالى القاعات حيث تخصص التالية لسرد قصة الرق في العالم ثم في منطقة المحيط الهندي ثم الرق في قطر وتحتم بطرح متعمق عن مفاهيم الرق المعاصر وفعالية تشاركية تمكن الزوار من الانضمام إلى نداء محاربه الرق في العالم وبكل صوره. والمتاحف الشجاع يستخدم كل تقنيات العرض من اللوحات والوثائق والمواد الارشيفية والصور الفوتوغرافية والمقتنيات المادية والخرائط وأفلام الفيديو واللوحات التفاعلية.

وعلى الرغم من حساسية الموضوع والتوجهات السابقة في السياق العربي والاسلامي لتجاهله، ولكن الحرص كان أكثر على إدراك وتقدير حقائق تاريخية للرق في الخليج وقطر وتعزيز الحوار حول هذه القضية التي يتجنّبها الكثيرون في السياق الاسلامي الشرقي او سطيفي. يعلمنا المتحف أن الرق نظام بغيض يفصل البشر عن عائلاتهم بصور متعددة منها الخطف أو الأسر أو العقاب على جرائم، بل ودفعاً للديون. ويوثق المتحف أن قطر وكل منطقة الخليج كانت جزءاً من منظومة الرق المزدهرة في سياق المحيط الهندي. كما يوضح المتحف ازدهار الرق في شبه الجزيرة العربية والجلب المستمر لهم من التوبة في مصر أو الحبشة وبقى افريقيا وأيضاً نطاقات جغرافية متعددة. كما يوثق أن بعض الأسر الفقيرة اعتادت بيع أبنائها. كما يلفت المتحف النظر إلى سير عبيد أصبح لهم قيمة كبيرة بعد تحريرهم مثل حالة عنتر بن شداد أو بلال بن رباح مؤذن الرسول.

يوضح المتحف موقف الإسلام وتأثير ظهوره على عملية الرق، حيث نظمها وحصرها على الأسر في الحروب والميلاد في الرق والشراء. ثم جاءت مراحل من التشجيع على تحرير الرقيق مع الحرص الكامل على الإحسان لهم وحسن معاملتهم. مستوى مصداقية التوثيق، على الرغم من حساسية الموضوع، تبهر الزائر، فلا يوجد حرج في الاعتراف بأن قصر الخليفة العباسي "المكتفي بالله" مثلاً ضم عشرة الآلاف من الرقيق. وعلى الرغم من تعاليم الإسلام فقد أستمر إقتناء الرقيق أحد أهم علامات الثراء. وفي هذا السياق يستوقفك الصور

الفوتوغرافية للرقيق في مكة المكرمة بعد الاسلام والتي التقطها كريستيان سنوك  
ونشرت عام 1888.

وتصل دراما المتحف الشجاع إلى أقصاها وهو يخصص خمس قاعات لسياق قطر والرقيق في العقود الأولى من القرن العشرين والأماكن التي قدموا منها واساليب نقلهم واستغلالهم وأسعارهم ثم أعمالهم وحياتهم اليومية. لقد حرمت قطر العبودية في منتصف القرن العشرين وبالتحديد عام 1952، عندما أصدر حاكمها الشيخ على بن عبد الله آل ثاني، قانوناً يحرم إقتناء العبيد. فتحول العبيد إلى أحرار واندمجاً في المجتمع. وفي عام 1961 وقبل عشر سنوات من الاستقلال عام 1971، كانت قطر أول دولة خليجية توطن المحررين من الرق، وأصبح من حقهم أن يصيروا مواطنين.

ثم يؤلمك المتحف الشجاع في جزئه الاخير ، وهو يوثق ان في لحظتنا المعاصرة هناك اكثر من اثنين ونصف مليون شخص ضحايا الاتجار بالبشر منهم مليون طفل، وان من بين 190 دولة في العالم، هناك 161 دولة تلعب دوراً في الاتجار بالبشر مصدراً لهم أو وجهة عبور أو مستقبلة للضحايا. وان العبودية الحديثة كقصص العمال في مصانع بنجلاديش او العمالة في الخليج او الاتجار بالجنس كلها ممارسات يجب ان تتوقف فوراً وللأبد. وعندما تقترب نهاية الرحلة في

علي عبد الرءوف

المتحف الشجاع تتبلور أمام الزائر الجهود الحالية التي تبذلها دولة قطر على السياق الإقليمي والعالمي ومساهماتها المتصاعدة لإنهاء الاتجار بالبشر تماماً. الحافر الأكبر لي لكتابة هذا المقال هو النهاية البدعة الملهمة لجولتي في المتحف حيث دعيت للمشاركة في برنامج تفاعلي تعهدت فيه مع من سبقوني من اشخاص زاروا المتحف من كل أنحاء العالم، بأن نساهم في توعية الآخرين عن قسوة الاتجار بالبشر بكل صوره وحتمية إبادته من سياقنا الإنساني المعاصر.

شكراً لكل من ملك الشجاعة والجرأة ليقدم لأهل قطر والخليج والعرب وكل العالم هذا المتحف الشجاع الذي يتحدى مفاهيم التوثيق التاريخي والتراثي والانساني في السياق الخليجي والعربي والاسلامي.

## مواطنو الخوف والمدن المنكسرة الممزقة



في السنوات الست الماضية، لم تمثل اي من مكونات المدينة العربية قيمة فارقة كما فعلت الفضاءات العامة. فقد كانت تلك الميادين الوعاء الذي احتضن الشباب ثم باقي افراد المجتمع في تعبيرهم الجماعي عن الرفض. هذا الرفض الذي تم تكثيفه في جنبات الفضاءات العامة حتى تحول الى ثورات كاسحة اسقطت انظمة تجاوز تمسكها بمقاييس الحكم عدة عقود. قاومت هذه الانظمة الاطروحات الثورية مقاومة شرسة، وكان العنف في الميدان شعارا لحقبة سوداء في تاريخ المجتمعات وفي سردية المدينة العربية. كيف تبلورت ظاهرة العنف العمراني في المدينة العربية من خلال ميادين هامة؟ وهل تحولت المدن العربية من مدن ثائرة الى مدن منكسرة ممزقة يتجول بها مواطنون خائفون خاضعون؟

أن الثورات هي تسونامي التغيير وهي التحولات العميقة والعنيفة الناتجة عن الإفراج المفاجئ للطاقات البشرية التي تخلق موجات المد الزلالي المطلوب بالتغيير. هذه الموجات التي تغمر القوى السياسية السائدة والهياكل التنظيمية، وتستبدلها في فترة قصيرة نسبياً من الزمن مما تسبب في الاصطدام الناتج عن المقاومة الشديدة للتغيير. ولذلك فإن هذه التحولات العميقة المفاجئة يكون من المستحيل التنبؤ بها. ولكن هذا لا يتناقض مع حتمية حدوثها مهما تأخر الوقت بسبب المظاهر التي تراكم واهماها فقد الأمل، وسيطرة الظلم، وانعدام الحرية. بتسليط الضوء على البعد المكاني في المنظومة الثورية، نكتشف ان الثورة لم تنبور فقط في فضاءات محددة من المدينة مثل الميادين، ولكن الواقع يوضح التجسيد الفragي للظلم الاجتماعي واللامبالاة العمرانية التي كانت ملحة اساسياً من انظمة تقود المجتمعات العربية. ولذلك، نلمح كيف ترتبط الثورة ارتباطاً مباشراً بالسياسات المكانية والممارسات العمرانية التي كانت احياناً ظالمة وعنيفة تجاه المجتمعات المحلية المسحوقة.

إن التحول الذي يشهده العالم ترافقه مظاهر ديناميكية تتمثل بالنمو السكاني، والتحضر المتمامي، وتأثيرات العولمة وانتشار التكنولوجيا الرقمية. الواقع إن تفاعل هذه الظواهر يؤثر على أمن أكثر من سبعة بلايين بشر هم سكان عالمنا الحالي. وعلى المستوى العمراني، تشكل المدينة مسرحاً لهذا الصراع وهي المكان الأكثر تحدياً للأمن الإنساني. إن العنف في المناطق العمرانية وفقدان الأمن وعدم الإحساس به، يؤثر بدون شك على نوعية وطبيعة الحياة في عالمنا

الحالي التي أدت إلى التقكك الاجتماعي والمكاني داخل المدينة. إن الأمن هو أحد متطلبات الحياة التي تساهم في إعلاء نوعية العيش فيها. ومن المؤكد أن للبيئة المحيطة تأثيرا في تشكيل شخصية الفرد وسلوكه وأنماط المعيشة، إضافة للظروف المكانية التي هي من أهم المؤثرات الخارجية في تشكيل شخصية الإنسان، سواءً من تأثيرات إيجابية كالتطور ، أو سلبية كالعنف العمراني. ومن أبرز مظاهر العنف العمراني السلوك البشري الذي ينتهجه بعض السكان وينتج عنه عنفا عمرانيا يشوه البيئة المبنية في المدينة ويقلل من رصيد نوعية الحياة المتميزة.

تبرز ظاهرة الظلم العمراني في رسمية العنف حين تبني الدولة، وبحج التطوير مثلا، ازالة احياء يفوق عدد سكانها تعداد دول كاملة. تبرز حالة القاهرة التي قدرت الدراسات ان عدد من سيتم اخلاقهم لتنفيذ بعض المخططات يتجاوز الاربعة مليون نسمة. كما كشفت تداعيات الربيع العربي وخاصة في الفضاءات العامة، موقف النخبة من ظاهرة العنف بأنواعه ومنها العمراني. لقد تبلور موقف المواطن الاناني والمستفيد من الانظمة الديكتاتورية التي جعلته يقبل العنف وامتهان الانسانية وخنق الحياة العامة في سبيل ان تستمر مصالحه ومكتسباته. كما تبين عمق العلاقة بين الثورة والظلم العمراني والعنف العمراني. وخاصة من جانب الظلم العمراني فقد مكنت الثورة العديد من القطاعات على محاولة رد هذا

الظلم باستخدام اساليب قد توصف بالعشوائية الفوضوية ولكنها كانت مبدعة خلاقة.

كان الفضاء العام في المدينة العربية هو المكان الذي انطلقت منه واحتضنت جنباته اهم ثورات هذا الربيع. الا ان الحكومات وبسبب الفواصل الزمنية ما بين الشارة الاولى في تونس وانطلاقها الى مصر واليمن وسوريا تبعت الى خطورة اللقاء بين المجتمع والفضاء العام. تأمل مع حدث في البحرين في قدرة النظام ليست فقط على محاصرة المجتمع والفضاء ولكن في ازالته وطمسه بالكامل من النسيج العمراني للمدينة كما حدث في حالة ميدان اللؤلؤ الذي ازيل بالكامل بعد فض اعتصام المتظاهرين. حتى النصب التذكاري التاريخي الذي اقيم بمناسبة اجتماع القمة الخليجية في المنامة عاصمة البحرين، تم تدميره وتسويته بالأرض في دقائق. كانت الحكومة في البحرين واعية تماما لان الفضاء العام هو طرف المعادلة الاصعب في منظومة الربيع العربي، وبالتالي اجهاض علاقة المجتمع بالفراغ العام هو ضمان جوهري لإطفاء جذوة الثورة.

لقد شهدت الكثير من المدن العربية مثل القاهرة ودمشق وطرابلس وتونس وصنعاء حدة الصراع من اجل فضاء للتعبير والثورة. وتدرجيا تحولت الميادين من مسارح الثورة الى مسارح العنف. ورصد النضال من اجل السيطرة على الفضاءات العامة، والسعى إلى فهم أهميتها بالنسبة لظهور جمهور ثائرة. كان الميدان مساهما، ابان الربيع العربي، في صياغة مشهدية العنف لان ما حدث في

ميادين مدن الربيع العربي من عنف جسدي من قبل سلطات الانظمة المهددة للاقى انتشاراً غير مسبوق. لقد ساعدت الشبكة العنكبوتية التي تجعل التواصل الاجتماعي لحظي في انتقال متسرع للعديد من الصور الدالة التي خلقت وعيها مغايراً لكل ما حاولت الدولة واجهزتها وخاصة الاعلامية تسويقه ونشره للرأي العام وخاصة من خلال القنوات الرسمية. في مصر مثلاً تتعدد حالات الصور الدالة التي احدثت دفقاً ثورياً ومنها: صورة رش الثوار بمدافع المياه اثناء تأديتهم للصلوة على كوبري قصر النيل، صورة ضرب وتعريمة فتاة محجبة سحب أو القاء الشهداء بجوار اكواخ القمامنة بمعرفة افراد الجيش.

لقد امتلكت الميادين اثناء الربيع العربي القدرة على احتواء تصنيفات مختلفة من العنف. رصدنا العنف الايجابي وفكرة النضال العنيف احياناً من اجل امتلاك الفضاء العام. وهو ما نبع من منطلق الفهم العميق لدوره في التأكيد على الاستمرارية الثورية الرافضة للنظام. كما تبلور العنف الناعم والمقاومة المبدعة في الميادين. فبنفس قدر ارتباط الفضاءات العامة في الذهان بالعنف الصلب، الا ان ما حدث في حالات فضاءات مدن الربيع العربي يثير التساؤل. ان العنف الناعم كان ملماحاً من ملامح صياغة الوجود الثوري في تلك الفضاءات. تبلور الرفض والاعتراض الناعم في معارض تشكيلية ولوحات كاريكاتورية ولافتات اعتراضية واغاني جماعية وحلقات اداء مسموع او مرئي لفنون تجريبية منطقها هو العنف الناعم والرفض الهدائي. لقد اكده استعمال الثوار للفضاءات العامة على

قدرة التعبير الفني والرمزي على الاحتجاج. ومن هنا تتبلور اسئلة محورية ابرزها: كيف يكثف العزل والخوف المجتمعي في الفضاءات العامة؟ كيف يساهم الفراغ العام الخالي من العنف والمستقبل للتأثير والرافض في اعادة بناء مفهوم المواطنة وتأسيس اطارات اكثر عدالة للاقنتماء والتفاعل المجتمعي؟ هل نجح العنف في ترويض ثورة سياسية ثقافية حضرية؟ ام انه القى ضوء على دور الفراغات العامة في تأجيج الثورة واستمراريتها؟ هل هناك مكان لفضاءات ديمقراطية لا تعاقبك على فدرك ولا تحتفظ برأيك. وهي فراغات لا تنتقي، وتسمح للجميع بالتفاعل والتدخل والتعبير عن النفس وعن الجماعة الإنسانية وترفض فقط مواطني الخوف.

## المدينة والساحة والثورة: عن لييتزج



**مدينة لييتزج** الألمانية هي واحدة من اهم المدن التاريخية وكانت المدينة الأولى في ألمانيا الشرقية وتشتهر بجامعتها العريقة المسماة على اسم المدينة: جامعة لييتزج. المدينة ايضا لها تاريخ طويل مع عمالقة الموسيقى والأدب وأهمهم باخ ومندلسون وجوته كما ولد بها الموسيقار الشهير ريتشارد فاجنر. هي مدينة التوليفة المثالية: التاريخ والثقافة والعمارة والأدب والموسيقى معا في مدينة واحدة. تقع المدينة في شرق ألمانيا، وتعتبر مركزاً تجارياً وصناعياً وثقافياً. وقد تطورت المدينة إلى مركز تجاري مزدهر خلال العصور الوسطى لأنها تقع عند ملتقى العديد من الطرق التجارية الأوروبية. كما اشتهرت عالمياً بمعارضها التجارية الكبرى، وكانت أحد أعظم المراكز الأدبية والموسيقية في أوروبا. وقد دُمر ما يقرب من ربع مباني المدينة خلال الحرب العالمية الثانية

(1939-1945م). وتعد المدينة مركزاً لحياة ثقافية نشطة حيث توجد بها الكثير من المدارس والمعارض الفنية والمتاحف. ومن المراكز المعرفية في ليتزر معهد للموسيقى الذي أسسه المؤلف الموسيقي فيليكس مندلسون عام 1843م، وكلية للفنون ومعهد للفنون التخطيطية وفنون الكتب. وكما وصفتها جريدة النيويورك تايمز فهذه المدينة هي الحديقة الخلفية للعبري الموسيقي باخ. مدينة مفعمة بنفحات الإبداع والفن، وبها تنوع من الفضاءات المتحفية أهمها متحف الفنون الجميلة ومتحف الفنون التطبيقية ومتحف تاريخ المدينة وأكاديمية الفنون البصرية ومتحف الآلات الموسيقية. ومن أجمل القيم الثقافية بالمدينة بيوت مبدعيها ومنهج الحفاظ عليها. تشعر بالموسيقى في كل مكان فهي جزء عميق في نسيج شخصية المدينة. الموسيقى في الشوارع والميادين والجامعة والكنائس والمطاعم. المدينة هي مكان ملهم ولد وابدع فيه مئات المؤلفين والموسيقيين.

### ساحة التغيير للمدينة والدولة والعالم

اندهشت عندما وصلت إلى بهو فندقي في قلب المدينة حينما داعبتي موظفة الاستقبال قائلة انت بالقطع محظوظ، فحجرتك هي الوحيدة الباقية من الحجرات التي تتمتع بمنظر مباشر على الكنيسة والساحة اللتان غيرتا العالم. "التغيير العالم من هنا"، الجملة اذهلتني. فتحت بلهفة ستائر نافذة الحجرة العريضة الممتدة بطول الحائط لأرى كنيسة صغيرة الحجم على حدودها ساحة المشاة ذات مقياس انساني دافئ لم يمنع المطر المتساقط ولا درجة الحرارة التي انزلقت إلى 5- تحت الصفر، من امتلاءها بالحركة من كل الاعمار والالوان. الساحة ذات حدود

معمارية واضحة من مجموعة من المباني التاريخية وتلقي المباني حول الساحة المستطيلة لتكوين فراغ عمراني له عبق تاريخي رصين بينما ترتكز الكنيسة بأبراجها على ركن الفراغ مكونة منظومة بصرية ثرية. فضولي لم يسمح لي بمجرد التفكير في دقائق من الراحة بعد رحلة طويلة ونزلات اخطو خطواتي الاولى في الساحة ومازالت كلمات فتاة الاستقبال تتردد في عقلي: "الساحة التي غيرت العالم".

قصة تغيير المانيا واوروبا والعالم مثلها مثل ثورات الربيع العربي كان لها ايضا بداية بسيطة وغير متوقعة. فقد دعت مجموعة من الشباب الرافضين للمناخ السياسي الاستبدادي الديكتاتوري في المانيا الشرقية الى اجتماع لمناقشة مصير امتهن. شباب كان يرفض استمرار التعذيب والموت والاعتقال اللانهائي لكل من تسول له نفسه ان يعترض او يتمدد. كان بناء سور برلين الذي فصل شطري المانيا فصلا جغرافيا هو الجريمة الاعظم لان الفصل بالواقع كان عاطفيا وانسانيا حيث مزقت العائلات وقطعت الاوصال. لم تتحمل الجماعة الشابة الثائرة في مدينة لييتزوج المزيد من هذا القهر، ودعت الى اجتماع بهدف توحيد الصفوف وبدء مشروع متماسك للمعارضة، ولأهمية مركزية المكان وقع اختيارهم على كنيسة القديس نيكولاس ليكون مقر الاجتماع.

عندما حانت ساعة اللقاء لم يكن اكثر المتفائلين يتوقع اكثر من بضعة مئات، فكيف يتدفق الشباب الى مكان يعلمون جيدا كيف يتعامل وحوش البوليس السري والعلني مع التجمعات المعارضة. يعلمون ايضا وجود كاميرات المراقبة على كل المباني العامة والساحات التي تحذر قيادات البوليس فتعطي الاوامر بالمهاجمة والاعتقال الوحشي في دقائق. المذهل مع كل هذا انه في خلال ساعات كانت الكنيسة كاملة العدد يتجاوز من فيها الالف شاب وشابة. وكانت المفاجأة الاكبر للمنظمين عندما ادرکوا ان الضوضاء القادمة من الخارج ليست حشود قوات البوليس ولكنها عشرات الالاف من الشباب الالماني الثائر، وخاصة طلبة جامعة ليبرتاج يملؤون الساحة بهتافاتهم حاملين الشعارات والمطالب التي كتبت بعجل وبخط اليد. الكنيسة اصبحت رمزا وطنيا في كل المانيا منذ احتضانها لما عرف باسم "مظاهرات الاثنين"، تلك المظاهرات التي انطلقت من الكنيسة التي اصبحت المركز للمقاومة السلمية ضد الحكم الشيوعي المستبد. التجول في الساحة الصغيرة انسانية المقاييس يشعرك بالاتساع والرحبة وانت تستدعي الاحداث امام عينيك وتبلغ قمة الرمزية في لوحة نحاسية مثبتة على الارض الحجرية وقد طبع عليها اثار اقدام كبيرة وصغيرة، طفولية وبالغة، رجالية ونسائية، وكان المغزى ان تصل اليك كزائر رسالة واضحة: نعم هذه ثورتنا وكلنا شاركنا فيها. وعندما وصلت فورة التفاعل في الكنيسة والساحة الى اقصاها فرر المنظمون التحرك من ساحة كنيسة القديس نيكولاس الى ساحة اغوسن ، الساحة الرئيسية بالمدينة والتي تطل عليها جامعة ليبرتاج.

## متحف الثورة

ملتقى التاريخ المعاصر في المدينة هو مكان للذكريات الحية. ومعرض وعرض توثيقي ومركز معلومات مخصص بتاريخ تقسيم ألمانيا ثم استعادتها لوحدتها. ويطرح توثيق لمفاهيم الديكتاتورية وفكرة المقاومة وخاصة في ألمانيا الشرقية. كما يوثق الملتقى النظام القمعي الذي أدى إلى عصيان مدني وثورة سلمية عام 1989. في المسافة الواقعة من ساحة كنيسة القديس نيكولاس إلى ساحة أغوستس يقع متحف الثورة وهو سلسلة من الفراغات المتصلة التي اعد لها سيناريو متحفي مثير يحكي قصة الثورة من لحظة ميلادها في 4 سبتمبر 1989 داخل الكنيسة إلى اللحظة التاريخية التي مهدت لحقبة جديدة في تاريخ البشرية، وهي سقوط حائط برلين وعجز الشرطة الألمانية عن ايقاف سيل المواطنين المندفعين إلى الشطر الغربي لمدينة برلين تنفسا للحرية واقترابا من اقارب واصدقاء فرقتهم الاحجار العالية والاسلاك الشائكة التي مزقت اجساد بعض من تجرء بمحاولة العبور سابقا.

## صيانة التاريخ وصياغة المستقبل في لييتزج

بعد هدم سور برلين الفاصل عام 1989 وتوحد شطري ألمانيا عام 1990، تدفقت الموارد المالية من الشطر الغربي الغني لمساعدة الشطر الشرقي الذي عانى لعقود طويلة. وتمثلت مدينة ليتزج واحدة من أهم قنوات صياغة مستقبل جديد اعتمد على صيانة التاريخ والحفاظ على مقوماته. فالمدينة التي تشتهر بقيمتها

علي عبد الرءوف

السياسية والاقتصادية والثقافية يجب ان تتطور دون ان تفقد هذه القيم التي لا تعوض والتي تشكل الملح الرئيسي لشخصيتها. ومن هذا المنطلق تم صياغة برنامج لإعادة احياء المدينة يحافظ على رصيدها المعماري والعمرياني، وفي الوقت ذاته يطور جامعتها ومراكيزها البحثية والعلمية. منذ الوحدة عام 1990 وحتى الان اطار زمني بلغ فقط 25 عاما ولكن وضح الرؤية ووجود الرغبة يذلل كل الصعاب. وبالفعل في تلك الفترة الزمنية المحدودة اعيد بناء وترميم واعادة تأهيل كل المباني التاريخية بالمدينة وتم احياء القلب التاريخي لها وخاصة منطقة كنيسة القديس نيكولاس وساحتها وما حولها لتحول جميعها الى منطقة للمشاة تتتنوع الانشطة فيها بين التجاري والترفيهي والثقافي والفنى ، وتذكر الجميع بانها المدينة والساحة وقلوب وعقول الشباب الذي غير العالم.

## عبد الوهاب المسيري، المفکر المعماري والعمري



**عُرُف** عبد الوهاب المسيري المفکر العربي بأطروحته العميقه في مجال التحليل الشمولي للمشروع الصهيوني، فقد صدرت له عشرات الدراسات عن الحركة الصهيونية ويعتبر واحداً من أبرز المفكرين العالميين في هذا المجال. في هذا المقال سأحاول اسقاط الضوء على جانب شديد القيمة، ولكنه غير معروف من حياة هذا المفکر الوطني. هذا الجانب يسرد علاقة المفکر الموسوعي بالعمارة والعمريان وقدرته على طرح اطارا فكرييا وتوجها معرفيا قادر على إلهام اجيال حالية وقادمة من المعماريين والعمريانيين العرب. خلال بحثي اكتشفت جانباً جديداً أو بالأحرى هدفاً جديداً للمشروع الثقافي للمسيري، وهو الخاص بمفهوم إنتاج المكان ومنطق تولد العلاقات الإنسانية التي تنسج وتنشأب خلاله.

بدأت رحلتي الفكرية كمعماري وعمراني مع النتاج المنشور للمسيري من خلال استقراء قيمة العملية الابداعية، وقيمة الانسان في اللحظة المعاصرة التي يسيطر عليها الغرب ويدفعنا دفعاً الى الانحياز الشديد له ولما ينتجه. ولمزيد من التحديد للقيمة الفكرية المعرفية للمسيري أستعرض ثلاث من أعماله التي لا تنشر فقط الحركة الفكرية النقدية الفلسفية بعمومها، ولكنها بالقطع طارحة لحقيقة جديدة في مفاهيم تشكيل هوية المكان وعلاقته بالإنسان العربي الفخور بتاريخه والواعي لحاضره. هذه المفاهيم يمكن رصدها في ثلاث من كتب المسيري الفارقة:

**المحطة الاولى: إشكالية التحيز: رؤية معرفية ودعوة للاجتهداد (1993)**  
طرحت فكرة التحيز في المصطلح والمنهج من جانب الكثير من الباحثين والعلماء وهذه الفكرة نوقشت من قبل في سياق الحديث عن الهوية والخصوصية. إلا أن أحداً لم يحاول بشكل منهجي وشامل دراسة قضية التحيز في العلوم وتأسيس علوم جديدة تتعامل مع الإشكاليات الخاصة بالحضارة الإسلامية المعاصرة. ويعود هذا الكتاب محاولة مُفصلة ومنظمة في هذا الصدد تسعى لاسترجاع البُعد الاجتهادي والإبداعي للمعرفة. إذا أسقطنا هذا الفكر على العمارة نشعر بأهمية طرح المسيري لأن العمارة العربية وقعت بعمق في فخ التقليد وأهملت المشروع النقي للنتاج المعماري والعمري الغربي.

**المحطة الثانية: الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان (2002)**

تشكل الفلسفة المادية البنية الفكرية التحتية أو النموذج المعرفي الكامن للعديد من الفلسفات الحديثة: الماركسية والبرجماتية والداروينية، كما أنها تشكل الإطار المرجعي الكامن لرؤيتنا للتاريخ والتقدم للعلاقات الدولية. وقد ارتبطت الفلسفة المادية في عقول الكثيرين بالعقلانية والتقدم والتسامح. وقد هيمنت هذه الفلسفة على النخب الثقافية والفكرية لزمن ليس بقصير. هذا الكتاب قدم نظرية نقدية لهذه الفلسفة، فحلل نموذجها المعرفي المادي، ودرس تجلياته النظرية والتاريخية المختلفة. فقدم توضيحاً لماهية الفلسفة المادية وسرّ جاذبيتها، ثم بين مواطن قصورها في تفسير ظاهرة الإنسان. وانطلاقاً من هذا التصور حصرت هذه الدراسة أهمّ سمات العقل المادي، كما أوضحت الفرق بين العقل الأداتي والعقل النقي.

### المحطة الثالثة: الإنسان والحضارة (2002)

تتناول دراسات هذا الكتاب إشكالية منهجية وهي ضرورة استخدام النماذج المركبة لتقسيير الظواهر الإنسانية والنماذج المركبة هي النماذج التي لا تكتفى بعنصر واحد في تقسيير الظواهر وإنما تأخذ في الاعتبار عناصر عدّة منها السياسي والاجتماعي والاقتصادي، بل تصل إلى العناصر الحضارية والأبعاد المعرفية ولأن النموذج التحليلي المركب متعدد الأبعاد والمستويات فإنه يمكنه الإحاطة بمعظم جوانب الظاهرة موضع الدراسة. وإذا حللنا من خلال أطروحة الكتاب، المفهوم العميق للعمارة يتبنّى لنا مستوى الوعي الذي حققه المسيري

للمعماريين والمعماريين. فالعمارة هي نتاج مادي ولكنه شديد التعقيد والتركيب ومحمل بالصفات وال العلاقات الاجتماعية والثقافية والسياسية والاقتصادية بالإضافة إلى القيم الجمالية والتشكيلية. في إطار مثل هذا الفهم فإن العمارة وهي مرآة للحضارة الإنسانية تتطلب نموذجاً مركباً لتفسيرها وفهمها. هذا المنظور لم يكن مطروحاً في الثقافة العربية التي طالما نظرت للعمارة كمنتج بناي جمالي تقني هندسي ولكنه ليس بالقطع منتج حضاري عميق محمل بالإشارات والدلائل.

هذه الكتب الثلاث تشتراك في مفهوم شمولي عام، كان البحث عنه يؤرق اجيال من المعماريين والمعماريين في العالم العربي. هذا المفهوم يؤكد على الخصوصية الإنسانية والمكانية والثقافية واهميتها في فهم وتفسير الطواهر والنماذج الإنسانية المركبة والمعقدة. هذه المفهوم ايضاً ينقل المبدع، وخاصة في مجال العمارة والمعمار، من حالة الاستسلام إلى ما هو وارد إليه أو التحيز له أو ضدّه إلى حالة الفاحص الناقد الواثق في ما يملكه محلياً واقليمياً، ومن ثم يجعل مراجعته للطرح الغربي مشروعًا ومحبلاً.

### المسيري والعمارة: علاقة المحب والناقد والمنظّر

تميّز فهم المسيري عن الفن والعمارة والمعمار بانه فهما اجتماعياً تقاوياً وليس فقط تشكيلي جمالي، وقد بدأ هذا التوجه الاجتماعي الإنساني من سنوات المراهقة. ومن ثم تجاوز فكرة ان العمارة فن اجتماعي وطورها إلى ان العمارة

هي تعبير اجتماعي عن الوجود، ومن ثم فان التصميم للصورة فقط لا يتناهى مع المفهوم الحقيقى للعمارة، وانما يخلق فجوة اجتماعية وسقطة في بنية المدينة عندما تنتشر حولها عمارة المهمشين المرفوضين الذي فشل المعماريون والعمرا尼يون في التعامل مع قضيائهم ومتطلباتهم فخلقا حزاما قبيحا ينموا سلطانيا ويخنق المدن الكبرى في مصر وخاصة القاهرة والاسكندرية. كما انشغل المسيري بإنهاء الخلاف المصطنع احيانا بين الحديث والقديم او الاصلي والمعاصر، وبصورة خاصة اوضح خطورة الانحياز الكامل الى ذوق غربي في العمارة والفن. اعطي المسيري نصائح لكيفية ادماج فنون المجتمعات الإسلامية في العمارة الداخلية لبيوتنا واماكن عملنا خاصة مع الآثار البسيط، وأشار الى أهمية خلق حدائق صغرى حتى في غرف الاستقبال حيث يمكن تزيينها بأواني الزرع النحاسية المطروقة بالزخارف الهندسية او الخطية، وتزيين الجدران بالخط العربي في لوحة قرآنية او تشكيلية توظف الحرف واللغة فنياً. كما اهتم بوحدات الاضاءة التي تخلق باعكاساتها الحانا من الضوء والظل على جدران الفراغات المختلفة فتتري التجربة البصرية للمكان مهما كانت مساحته وبساطته.

### قيمة المسيري المعمارية والعمرانية

الطرح الفكري للمسيري نبه الحركة المعمارية إلى بديل غير مسبوق. لم يعد خيار المعماري ينحصر في توجهين اشتهرما في مصطلحات العمارة والعمران العربي: الأصالة والمعاصرة أو التقليدي والحداثي. رفض المسيري الاستغراب

المفرط في الماضي واعادة انتاجه بصورة مسطحة ترفض اللحظة المعاصرة بكلالياتها وملامحها. كما رفض الاندفاع الكامل الى حقبة غربية ننحاز اليها انحيازا كاملا ونقبل منها كل ما تطرحه من علاقات وبدائل للحوار بين الانسان والمكان. ولذا كان طرحه البديل الذي استند على الركيزة الفكرية لكتابه الشمولي "الشكلية التحيز" وهو الطرح الذي يستوّع قيمة الماضي واثره في تشكيل الهوية والخصوصية الثقافية والشخصية المكانية، ولكنه ايضا يتقمّم قدرة المبدع العربي على رفض التحيز للمشروع الغربي والتمعن في تحليله ونقدّه واعاده تركيبه بما يجعله مساهما في الرؤية العربية المعاصرة للإنسان والمكان او بالأحرى العمارة والعمران. ان الاثر الذي تركه الممّيري في الفكر المعماري والعمري العربي لا يقل ابداً عن مساهماته الفلسفية والاجتماعية وموسّعاته. بل يضعه يقينا على رأس قائمة المفكرين والمبدعين المعاصرين الذين ساهموا في اعادة توجيه البوصلة الفكرية للحركة المعمارية المعاصرة في مصر والعالم العربي. ان الاطروحات النقدية التي صاغها الممّيري بجانب ما طرحه مفكرون مثل محمد اركون والمهدى منجره، رسمت اطارا فكريا لمدرسة ابداعية معمارية عمرانية تعزز بماضيها وتراثها العربي والاسلامي، وتدرك وترغب في استيعاب قيمة الفكر الغربي المعاصر.

## أنا امشي إذن أنا انسان



### يتوقف المراقب العربي لتطور معايير جودة الحياة في المدن الغربية حائراً،

عندما يكتشف ان تشجيع المدينة لساكنيها وزوارها على المشي اصبح متصدراً لمعايير الحرص على حياة أفضل وأصح وأكثر تفاصلاً على المستويات الاجتماعية الإنسانية. كنت قد عدت من رحلة علمية بحثية إلى بلجيكا زرت خلالها ثلات مدن هي بروكسل ولوفن وانتورب حيث قمت بعمل محاضرات عامة في الجامعات ولقاءات مع الباحثين في برنامج الدكتوراه في العمران والتخطيط. القيمة الأهم البارزة في المدن الثلاث هي صداقتها الحميمة للإنسان. كل شوارع المدينة ومبانيها وفراغاتها مجندة من أجل تجربة مكانية جميلة للإنسان (الرجل والمرأة والطفل والمسن وحتى أصحاب الاحتياجات الخاصة). ذكرت وأنا أتجول في شوارع المدن الثلاث الكتاب الرائع "تصميم الشوارع:

السر لمدن ومستقرات عظيمة". التساؤلات الهامة التي كنت أطرحها على نفسي في تجوالي المستمر بشوارع وميادين المدن الثلاث: ما هي العوامل التي تجعل بعض الشوارع جميلة وعظيمة ومحبوبة من سكان المدينة وزوارها؟ لماذا ننجذب إلى بعض الشوارع ونحبها ونتذكرها ونعاود زيارتها ولا نشعر بنفس المشاعر مع شوارع أخرى؟ وهل حقاً أن هذه الشوارع تجعل المدينة كلها أفضل وأجمل وأكثر قرباً من الإنسان؟. يتوجه العالم اليوم متسارعاً إلى فن وتطبيق تصميم شوارع صديقة للإنسان. وبإيمان كامل بأن الشوارع الجميلة بل بالعظيمة هي السر الأكبر والأهم في تصميم وتحطيم مدن ومستقرات جميلة وعظيمة. هذا التوجه العالمي الذي يتحكم الأن بقوة في بعض أدبيات العمران والتخطيط والمؤتمرات المهمة، ويعني بفكرة خلق شوارع للإنسان وليس للسيارة. وأهمية التعامل مع الشارع كشريان للحياة الإنسانية ومسرح لأحداثها بدلاً من أن يكون مجرد محور مروري يحتفي بالسيارات ويمجدها.

## نحو شوارع أجمل وأكثر إنسانية

إذن القضية ليست فقط وجود ممرات للدرجات أو ممرات للمشاة في مخطط المدينة. أنها نظرة أكثر شمولاً على الشارع، وكيف يصبح مفعماً بالأنشطة ومحفزاً على الحركة ومحفلاً للتواصل المجتمعي. هذا ما نرصده بوضوح في حالة مدن مثل بروكسل أو فيينا أو أمستردام أو ميونخ. دعونا نصمم الشوارع في مدن العرب كأماكن للناس و فقط للناس ولإسعاد الناس. لقد ثبتت تجربة مناطق المشاة الآمنة أن المواطن والمقيم والزائر راغبين في التجارب الإنسانية الممتعة

والتجول في أماكن جميلة يسعون فيها بالحوار والتفاعل وتنوّق الأطعمة والتسوق وهم جمِيعاً سائرين على الأقدام. دعونا نصمم شوارع تشجع الناس على الخروج من سياراتهم والسير على الأقدام أو ركوب الدراجات. لدينا في السياق العربي فرصةً مثاليةً لتصميم مجموعة من أفضل الشوارع الصديقة للإنسان والتي يقيناً ستجعل مدن ومستقرات العرب أكثر جمالاً وأكثر إساعداً لسكانها وزوارها.

### **تخطيط الأحياء السكنية الصديقة للمشاة**

على صعيد الأحياء السكنية، وثقت العديد من الدراسات البحثية سلبيات الأحياء السكنية الجديدة في المدن العربية والخليجية المعاصرة وخاصةً من حيث فشل الكثير من المخططات في تشجيع السكان على السير والتجول والتفاعل الإيجابي مع البيئة العمرانية. ولكن تفتقد تلك الدراسات تفسير أسباب ظاهرة عزوف المواطن العربي والخليجي عن التجول في الحي السكني أو في المدينة ككل كما لم تطرح حلول أو منهجيات لإعادة صياغة العلاقة بين الإنسان والمكان. عندما نتأمل حال الأحياء السكنية في دول عربية متعددة نلاحظ عدم توافر المعايير المسببة لنجاح حركة المشاة بالحي السكني القائم. لذلك نحتاج إلى تقديم حلول ومقترنات لكيفية رفع مستوى صدافة الأحياء السكنية للمشاة وجعل نشاط المشي آمناً وكفؤ وفعال. وفي إطار هذه المنهجية يتم تحليل الفراغات الخارجية في الأحياء المختارة لبيان التجربة العمرانية في كل منها وخاصةً من حيث التشكيل

الفراغي والنسب والتنسيق وعناصر التشجير ومعالجة الأراضي والعناصر المكملة والأثاث الثابت والمحرك والمهيأة للفراغ العمراني. من هنا تأتي أهمية اقتراح منهجية متكاملة لتحسين نوعية التصميم العمراني للحي السكني في المدينة العربية. هذا التحسين ينبع من خلال تفعيل فكرة المشي واستكشاف الحي والمدينة كل من خلال السير والجولان. ويجب أن تعتمد هذه المنهجية المقترحة على مجموعة من المبادئ والمعايير والأنساق التصميمية وال عمرانية والتخطيطية التي يمكن من خلالها تقييم الحي السكني في مرحلة التصميم والتخطيط لتحديد مستوى توافق التصميم مع متطلبات حركة المشاة بصورة آمنة ومتمنية ماديا وفراغيا وبصريا ونفسيا. على أن تمثل هذه المنهجية منظومة مرجعية يمكن أن تستخدم في المشروعات المستقبلية وفي تحسين المشروعات الحالية على السواء. ولذا يتبلور التساؤل: هل يخضع تخطيط أي حي سكني في أي بلدية عربية لمعايير تقييم ترتبط بقدراته على تشجيع المشي واحتضانه وصداقةه للمشاة؟

البقاء للأقوى: انتصار الأسفلت والسيارة في المدن العربية في الوقت الذي تتخلص فيه المدن الغربية من السيارات وخاصة في مراكزها. بل وتتخلص من الطرق السريعة وتحولها إلى محاور حداечية مثل حالة مدينة هامبورج، او تعلن مركز المدينة خالياً من السيارات مثل هيلسنكي، فقد تجاهلت المدن العربية الإبعاد الإنسانية في مخططاتها العمرانية واندفعت إلى سباق تنموي أسقطت منه معايير ترتبط بحقيقة أن المدينة هي نطاق للحياة الآمنة المنتجة والممتعة تسمح بتجاوز واستيعاب قطاعات متعددة ومتعددة من المجتمع

الإنساني كالأطفال والبالغين والنساء وذوي الاحتياجات الخاصة . واصبح انجاز المدن العربية في طول الكيلومترات الجديدة من الأسفالت التي اضيفت لرصيدها من الطرق المخصصة للسيارات. ففي إطار مفاهيم التنمية والتحديث تبنت المدن العربية وخاصة الخليجية السيارة كأسلوب متطور للانتقال داخل المدن. إلا أن السيارة جلبت معها العديد من السلبيات التي أثرت على الحياة العمرانية وأصبحت مصدراً للعديد من المشاكل البيئية والاجتماعية وأيضاً الجمالية. أهمها تهديد وإنهاء انساق حياة الشارع التقليدية وعزل الأفراد وتقطيع النسيج الاجتماعي للجماعات الإنسانية. يضاف إلى ذلك ضعف بل تقلص دور الفراغ العام وخاصة الحدائق والمتاحف والميادين والساحات.

يجب ان تتضافر الجهود من اجل الدعوة إلى مفهوم تتمويي جديد للمدينة العربية المعاصرة وهو مفهوم المدينة الحية النشطة الإنسانية. وهذه المدينة المفعمة بالحياة هي مدينة تحضن في شوارعها وأحيائها محاور حركة للمشاة وراكبي الدراجات. وهي أيضاً مدينة مليئة بالفراغات العامة الحدائقية النشطة الجميلة التصميم الجيدة الصيانة وهي مدينة صديقة للطفل والمرأة والمسن وذوي الاحتياجات الخاصة. إننا نحتاج اراده جماعية في العالم العربي تمكنا من تبني إستراتيجية شاملة لتفعيل مبادرة حيوية لتحويل المدن العربية وبالاخص المدن الخليجية الى مدن متحركة من السيارات تعطي الأولوية للمشاة وراكبي الدراجات وشبكة النقل العام. ايجابيات هذا التوجه متعددة، وخاصة من حيث

علي عبد الرءوف

تحسين المعيشة ونوعية الحياة وتحقيق التنمية المستدامة وتطوير مدن تراعي الأبعاد الإنسانية في تنظيمها ومحاور حركتها وفراغاتها وتنظيمها الوظيفي والتشكيلي والجمالي. سواء كنا في مدينة خليجية مرتفعة الدخول أو في مدينة عربية محدودة الدخول، فإن القضية ملحة ومهمة. دعونا نتبني تصميم الشوارع كأماكن تغري الناس على الخروج من سياراتهم والسير على الأقدام وركوب الدراجات واستخدام المواصلات العامة. صحياً واقتصادياً وانسانياً وجمالياً وبينما يبدو أن المدينة الصديقة للمشاة هي مدينة المستقبل فهل ننتبه في العالم العربي من الآن أم ننتظر كالعادة حين تتسارع معدلات إعتبار الكثريين من قاطني المدن العربية ضحايا لإنسانية المدينة.

## تأملات معمارية مصرية في الرمزية التركية



كان يوم الخامس عشر من يوليو عام 2016 على وشك ان ينهي علاقته بالتقويم يوماً عادياً في حياة الأتراك والعالم حتى حل الساعة الحادية عشر قبل منتصف الليل. اندفعت عناصر من الجيش التركي إلى الشوارع والجسور، طارت المرؤحيات واطلق الرصاص في المدينة التي كانت توشك على النوم. مهما كان توجهك أو مرجعيتك الفكرية أو الدينية أو حتى السياسية فلا يمكن ان تتجاهل مجموعة من المشاهد الفارقة التي حفلت بها هذه الليلة في رحاب مدينة اسطنبول، المدينة التركية المبهرة، مدينة التلال والمآذن. توالت الاحداث متزامنة من قطع جسر البوسفور بواسطة فصائل من الجيش الوطني وحتى استقبال الرئيس المنتخب بواسطة شعبه معلنًا انتهاء محاولة الانقلاب. ما بين المشهددين تجلت بطولات كثير من افراد الشعب التركي الذين ادركوا بوعيهم ان

علي عبد الرءوف

التضحيه واجبه حتى لا تعود بلهem الى مسلسل الانقلابات البغيض. رأينا شباب ورجال تركيا يقرون أمام الدبابة والسيارة المصفحة رافضين تحركها. رأينا السيدة التركية، شجاعة وحيدة، تعنف الجنود المنقلبين وتصرخ في وجوههم اذهباً بعيداً واتركوا بلدي. رأينا الرجال يعيقون حركة الدبابات بسياراتهم فتمر فوقها الدبابة فتسحق السيارة والبطل الشهيد داخلها. رأينا شباب يستقبلون الرصاص بصدورهم ويسقطون أمام مبني بلدية اسطنبول وجسرها الشهير، وهم يدافعون عن بلادهم ونمزجها المدني الديمقراطي.

مع اشراقة أضواء الصباح كان الشعب التركي قد ضحى بمائتين وخمسين شهيداً في ملحمة بطولية لا تنسى. بينما تجاوز عدد المصايبين 2200 مصاب في عدة ساعات. ثم مر عام وجاءت لحظة الاحتفال والتذكر وتكرييم من ضحى بنفسه في سبيل وطنه ومبادئه، فماذا فعلت تركيا؟ تأمل ماذا قال المسؤولون الاتراك: "حتى لو كنا قد دفنا شهدائنا في أرض الواقع، فإنهم دائمًا يعيشون في قلوبنا. أما مدبري الانقلاب فسوف يموتون مراراً وتكراراً كل يوم حسرة وندماً وهم قابعون خلف جدران السجن". ثم ولمزيد من الدلالات الوطنية والرمزية واعلاء روح الانتفاضة سمى يوم 15 يوليوز يوم "الديمقراطية والوحدة الوطنية".

تضمنت إحتفالية الذكرى الاولى لدحر انقلاب يوليوز 2016، من ضمن العديد من الانشطة والفعاليات تشييد نصب تذكاري لتخليد ذكرى الشهداء. تم تكليف فريق من المصممين والتشكيليين والمعماريين ومنسي المواقع للتفكير المبدع في

الكيفية التي يتم تخليل ذكرى هؤلاء الابطال. جهد ورحلة من التفكير الخلاق انتهت بتكوين تشكيلي جمالي له دلالات رمزية عميقة. يقع النصب التذكاري بالقرب من ركيزة الجانب الاسيوى من جسر البوسفور، والذي تم تحويل اسمه الى جسر شهداء 15 يوليو، حيث جرت أعنف الاشتباكات وقتل عشرات من المدنيين على يد مجموعة الخونة من العسكر المنقلب. تم تشكيل النصب التذكاري بتكوين ثلاثي الابعاد على شكل قبة لإعطاء الاحساس باللانهائية والاستمرارية، وأيضاً من أجل تكثيف الرسالة الروحانية للمكان. في الوقت ذاته تشكل جسم القبة من تكوينات جيومترية متداخلة تبرز مضمون التضافر والتعاون والاتساق بين الجميع من أجل الوطن الذي تتوحد أمام مواجهة تحدياته كل الفصائل وتذوب كل الفوارق. القبة ترتكز على اربع عقود تراثية المرجعية، ومنها الى اربع قواعد هندسية التكوين ترمز للرباعية التي اصبحت شعاراً للشعب التركي: شعب واحد، وطن واحد، علم واحد، دولة واحدة.

من داخل فضاء القبة تُكشف مشاعر الاحتواء، وفي ذات الوقت تستمر العلاقة البصرية مع السماء من خلال أنساق الفتحات الهندسية التكوين ليتمكن نسيجاً بديعاً بين الداخل والخارج وبين الفضاء الحميم والسماء المفتوحة. في الداخل ايضاً، يشاهد الزائر اربعة عقود مرجعيتها مفردات عمارة المجتمعات الاسلامية، تلتقي في حميمية وقد نقش على ثلث منها اسماء كل الشهداء الذين سقطوا في هذه الليلة الفارقة في مصير تركيا. بينما العقد الرابع ينفتح على مشهد الجسر ليذكرك

دائماً بلحظات التضحية والوفاء والانتقام. كل شهيد محفور اسمه لابد ليس فقط في ذاكرة وطنه، ولكن ايضاً في لوحات انيقة بابداع خطي متناسق لكي يراه كل زائر ويتأمل بطولاتهم ويلهم من شجاعتهم. اما السياق الخارجي للنصب التذكاري فقد تشكل خلاله حديقة للشهداء زرع فيها مجموعة من الاشجار عددها مطابق لعدد شهداء تركيا، شهداء يوم 15 يوليوب يوم "الديمقراطية والوحدة الوطنية". كل شهيد له شجرة تحمل اسمه فاكتملت الحديقة بمائتين وخمسين شجرة. هنا تتدفق رسالة رمزية جديدة فقد تحول الشهيد ليس فقط الى ذكرى او اسم محفور على جدار، ولكنه اصبح ركيزة لرمزية استمرارية الحياة مُعبراً عنها بالأشجار الخضراء المزدهرة التي تحمل الثمار وآيات النمو ودلالات الاستمرارية وتأكيدات قوة الحياة وقيمتها.

لا استطيع ابداً وانا ابدي اعجابي الشديد بمنطق وعمق النموذج التركي لتكريم شهداء ليلة 15 يوليوب 2016 لمنع مسار الحرية والديمقراطية والعدالة من الارتداد، انا اتوقف عن التالم لحالة شهداء بلدي مصر الذين سقطوا في ثورة 25 يناير اعظم ما حدث في مصر في عصرها الحديث. نسياناً أو تناسيناً الشهداء وأجبينا على ان ننسى ميدان التحرير. لم يعد خافياً على احد ان هناك جهداً منظماً لإعادة تشكيل الوعي المصري حتى يسقط تماماً اي قيمة معنوية او انسانية او نضالية لثورة 25 يناير 2011. انتهت كل المبادرات لتخليد ثورة وشهداء يناير مع الجهود المكثفة الرديئة التي زيفت الوعي الجماعي للمجتمع المصري بحيث يقبل قطاع كبير منه ان تتحول ثورة 25 يناير الى خطيئة وتسمى نكسة أو

وكسة 25 يناير. تدريجياً، لم يعد لميدان لتحرير قيمة، وحتى المتقفين والكتاب والمنظرين و اساتذة العمارة والعمان و جهاز التسيق الحضاري و نقابة المهندسين (شعبة العمارة) و جمعية المعماريين فكلهم مع سبق الإصرار والترصد نسوا او تناسوا التحرير. وكل الأطروحات الخاصة بمستقبل الميدان كفضاءً عاماً للشعب وأرضاً لتمجيد شهداء يناير، تم اغتيالها و صمتوا عن موتها جميعاً صمتاً مُخجلاً. نعم ففي الوقت ذاته الذي احتفلت فيه تركيا بالتكريم الرمزي العميق لشهدائها، لم نتجاهل نحن فقط شهداء ثورة 25 يناير، ولكن تدريجياً و عبر خمس سنوات من تزيف الوعي أسمينا ثورة يناير "وكسة يناير" وأسمينا شهداء يناير "خونة يناير". حاولت ان استشعر الفارق بين أب أو أم توجه للنصب التذكاري في تركيا ليقرأ أسم ابنه محفوراً في ذاكرة الامة لالبد، ويترحم عليه ويفخر به ويتلقى تهنئة الجميع على بطولة ابنه الشهيد، وبين أب أو أم مصرية فقدوا أعز ما يملكون، فلذة أكبادهم، فداء مصر وكل ما تحصلوا عليه في ذكرى إستشهاد أولادهم وبناتهم كل عام فقط تأكيداً ان ابنك "خائن" شارك في "الوكسة". نعم خائن لا يستحق نصب تذكاري ولا لوحه ولا اسمًا منقوشاً في أي مكان. عندما تتأمل متمعماً في هذه المفارقة ينتابك شعوراً ثالجياً مقبضاً مخزياً لا تخففه الدموع لأنه أعمق من الحزن وأقسى من الألم وأدمى من نريف كل الجراح. نحن اكبر مؤامرة على انفسنا.

## جدران وأسوار



**لم أستشعر** خطورة الجدار بمعناه الرمزي والمعنوي إلا وأنا استمع في

مراهقي، إلى أغنية الفريق الموسيقي الانجليزي بينك فلويد الشهيرة "حرا اخر في الجدار" من الالبوم الاكثر شهرة في نهاية السبعينات حيث صدر عام 1979 بعنوان "الجدار". كانت اغنية مفضلة لي لأنها ترصد لحظة التمرد على تحويل الطلاب الى مجرد بلوکات حجرية تضاف الى الجدار العملاق الذي تتبنأ المؤسسة التعليمية الرافضة للتمايز والحرية والابداع. قمة البلاغة المتمردة على أفكار القولبة والنمذجة وحصار العقول في كلمات الاغنية: "لا نحتاج تعليماً...لا نحتاج سيطرة فكرية...لا نريد سخرية سوداء في الفصول...أيها المدرس أترك الأطفال...ففي النهاية انت مجرد حرا اخر في الجدار...لن اكون حرا اخر في الجدار". معاني ثورية تحمل رفض القولبة والرغبة في التفرد وعدالة الاختلاف. من هذا المنطلق كان تأملي الدائم للجدار المادي والمعنوي، ثم اصبح الجدار

محوراً رئيسياً في فكري عندما ارتبطت بالعمارة والتصميم مهنياً واكاديمياً. فالجدار هو أحد أهم مفردات المعماري في تشكيله للصياغات المكانية التي يشغلها الأنسان أو الجماعة الإنسانية حيث يمارسون خلالها انشطتهم المختلفة. الجدار في العمارة يحتضن داخله فضاء مكاني إنساني، وطبيعة تشكيل الجدار ومواد بنائه تساهم في الإدراك الإنساني والشعور الحسي بهذا الفضاء.

القصة التاريخية للجدار شديدة التراء، ففي العمارة الفرعونية كان الجدار سواء خارجياً مثل جدران المعابد الجنائزية أو داخلياً مثل جدران المقابر في صعيد مصر، جداراً معرفياً وسجلاً ثرياً لوقائع واحتفالات وغزوات وطقوس. كان الجدار هو كتاب الحضارة المفتوح الذي تركه الفراعنة للعالم من بعدهم. هذا النسق الثقافي الموروث، استمر مع الفتح الإسلامي لمصر، ونظراً لحجم المشقة التي كان يلاقيها الحجاج في انتقالهم إلى مكة في رحلة تستغرق شهوراً، كان المصريون يخلدون تلك الرحلة على جدران منازلهم لتنكر لهم ومن حولهم بقدسية وروحانية الفريضة. استمر فن التعبير الشعبي عن الرحلة المقدسة حتى الوقت المعاصر في بلاد النوبة وريف وصعيد مصر. حيث مازال الجدار الخارجي للمنزل يقدم شاهداً على الحالة النفسية والروحانية بل والاجتماعية وتتجدد معالجة هذا الجدار مع ديناميكية النسق الاجتماعي. فمع عودة الحجاج تنتشر رسوم "الكعبة" بيت الله الحرام، وحولها الطائرات والبواخر وعبارات الشكر والدعوات "حج مبرور وذنب مغفور". تتحول جدران البيوت إلى جداريات تتسم

بالحيوية وتوسّس لظاهره يتسم بها الريف المصري. ويتوالى رسم هذه المناظر الجميلة فنانون شعبيون بطريقة فطرية. ثم تتعيّر شخصية الجدار الخارجي للبيت الشعبي في صعيد مصر استعداداً لاستقبال شهر رمضان المعظم، ويستمر التجدد مع مناسبات أخرى كالمولود الجديد أو الزواج حتى يمكن تشبيه الحائط بالشاشة التي تتغيّر مشاهدها بصورة موسمية.

تكون الجدران المعمارية والمعمارانية أحياناً باردة قاسية تمزق الشعوب وتدمي القلوب، خاصة عندما تحول إلى أسوار. وشهر هذا التصنيف جدار برلين الذي بني عام 1961 وبقى رمزاً للقهر والظلم حتى ثورة 1989 التي بدأت في مدينة ليزج الألمانية وامتدت لكل مدن ألمانيا وانتهت بسقوط جدار برلين، وعجز الشرطة الألمانية الشرقية عن إيقاف سيل المواطنين المندفعين إلى الشطر الغربي لمدينة برلين تنفساً للحرية واقترباً من أقارب واصدقاء فرقتهم الأحجار العالية والأسلاك الشائكة التي مزقت أجساد بعض من تجرء بمحاولة العبور. الدراما مماثلة ولكنها أكثر قسوة ووحشية ولا إنسانية في حالة جدار الضفة الغربية بالأراضي المحتلة حيث يمزق الجدار الخرساني الرمادي البارد شعب كامل ويمنعه من الوصول إلى المدرسة والطبيب والجامعة، وأحياناً رغيف الخبز. المدهش أن فكرة الحصار بالجدران مازالت رائجة ولم يتعلم حراس السجون الكبارى، التي تخلّقها الجدران، من تجربة برلين. فما تزال إسرائيل تحاصر نفسها أكثر من حصارها للأخرين بمشروعها لبناء جدار على الحدود اللبنانية ومشروعها الآخر مع مبارك المخلوع لعزل الشعب الفلسطيني من جهة شبه

جزيرة سيناء بجدران من الفولاذ. اما جدار السفارية الاسرائيلية في القاهرة الذي بنته الحكومة المصرية بعد ثورة 25 يناير ، فحياته كانت قصيرة لم تستمر سوى ايام معدودة استخدم في بداياتها كمجال للجرافيتي الرافض ثم انتهت حياته بانتقامته من الثوار هدموا فيها الجدار الخرساني بأيديهم العارية. فالجدار المعماري الخارجي طالما استخدم في اوقات الثورات الشعبية للتعبير عن نبض الشعوب ونشر رسائل علنية حرة لا تخضع لرقابة وسائل الاعلام. في حالة الثورة المصرية تحولت الجدران وخاصة جدران المباني المحيطة بميدان التحرير الى اداة لنشر الوعي السياسي والثوري تمهدًا لحقبة جديدة في تاريخ مصر. لتخرج لنا في النهاية ما انتجه الثورة من قوالب تصويرية شديدة الخصوصية. جعلتنا أمام صورة درامية حية تُجسد لنا حالة فريدة لفنانين فطريين وطنبيين مولعين بانغام وروائح واصوات الحرية التي صدحت عاليا في الميدان.

### عمارة اللاجدار : ديمقراطية العمارة

الشفافية والاختراق البصري قيمة من القيم التشكيلية والرمزية التي تتحققها الجدران المعمارية. تأمل عبقرية المعماري الشهير الامريكي الصيني الاصل ايام بيبي في خلق الهرم الشفاف البديع امام الواجهات التاريخية العريقة لمتحف اللوفر ليضمن استمرارية بصرية وشفافية مطلقة بين المتحف القديم والجناح الجديد دون خلل في الاتساق المعماري والعمراني للتكوين الاصلي. كما يقدم الجدار الشفاف في المسجد والمركز الاسلامي بمدينة بينزبيرج بمقاطعة بافاريا

الالمانية مثل تميّز على مفهوم القيمة الرمزية لشفافية البصرية. حيث ينفتح المسجد على المجتمع المحيط ويسمح بتواصل بصري يرى فيه المتحرك بجوار المبني رقي العبادات الاسلامية وتحضر المسلمين. يستوقفنا ايضا مبني البرلمان الالماني الذي افتتح عام 1999 للمعماري العالمي نورمان فوستر الذي صمم قبة زجاجية عملاقة محاطة بمنحدرات يصعد اليها عامّة الشعب وعندما يصلوا الى القمة ينظرون الى القاعة الرئيسية بمن فيها من رؤساء ونواب طارحا رسالة رمزية بلية مفادها ان السلطة بيد الشعب وهو الاقوى والاعلى والمراقب، قمة الديموقراطية عندما تسقط الجدران.

### المعماري المبدع والجدار الذاتي

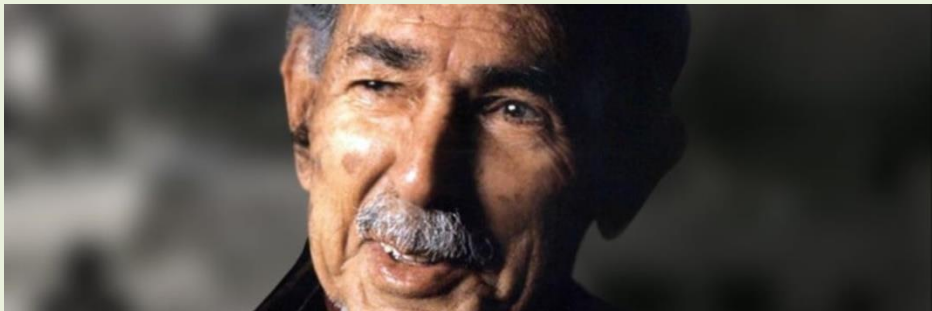
اخطر ما يواجه المبدع هو ان يخلق جرائه الذاتية التي تحكم افكاره، وتحصر ابداعاته. هذه الظاهرة التي اسميتها "بناء الجدران الذاتية: جرمان العقل والروح"، والتي انتشرت بين المعماريين والعمريين العرب فانقسموا الى تصنيفين متمايزين. الاول يبني حول عقله جدارا يحاصر داخله افكارا تراثية قديمة ويستبسل لمنع التدفقات والنبضات الابداعية الغربية من الاقتراب. الثاني استخدم الجدار العقلي لتحقيق العكس فحجب العمق التاريخي تماما واسقطه من منظومة انتاج المكان، وتوجه الى الانفتاح في الجدار ببوابات عملاقة على المشروع الغربي محضنا باستسلام كل ما يطرح خلال هذا المشروع دون مواجهة نقدية او تفسيرية. الواقع ان كلا الجدارين او التوجهين متحيزين فاصلين عنصريين. فالمبدع يتمتع ويلهم بالرفض والتمرد وهدم كل الجدران. بل ان البعض يفسر

عقريّة العمليّة الابداعيّة في القدرة على هدم الجدران لبناء فضاءات ارحب  
للتأمل والتفكير والمساهمة المبدعة.

### هدم وتفكير وبناء الجدار

التحدي الحقيقى هو تتبه المعماري والعمراني إلى مهمته الاولى وهي صياغة حواراً بين الإنسان والمكان أو بالأحرى صياغة نطاقات حياتية ديناميكية مفعمة بالطاقة والتحولات. هذا الفهم يسقط الحصار الفكري والعقلي، ويهدم كل الجدران المعنوية والمادية أحياناً ويتبنى مدخلاً لاستمرارية تعريف وإعادة تعريف الجدار أو الغلاف المعماري. كما يعطي مشروعية كاملة لهدم جدران العقول و إعادة تفكير عقول الجدران والأسوار وكل الحواجز.

## المعماري حسن فتحي تلميذ الفقراء



**بقدر** معرفتنا الكاملة في العالم العربي بالسير الذاتية لمن يسمون بالفنانين ولاعببي كرة القدم، فإننا نقف دائماً على مسافة لا نهاية من معرفة العقول التي شكلت علامات مميزة في المسار المعرفي والابداعي والانساني لمجتمعات الشرق الاوسط. كنت امارس مع تلاميذى في العمارة والعمان، تجربة لطيفة عندما اطلب منهم ذكر عشرة اسماء لمعماريين عرب بارزين أو لاعبي كرة. كانوا يجدون وهم دارسي العمارة والعمان صعوبة عظمى في القائمة الاولى بينما الثانية تكتمل في اقل من دقيقة. من هذا المنطلق اجد نفسي مهتماً بإلقاء القليل من الضوء على معماري ومحرك وفيلسوف أسس توجهاً فارقاً في مسار العمارة المصرية والعربية والعالمية. هو العالمي شديد المحلية المعماري حسن فتحي (1900-1989). جانب من تميز حسن فتحي يتجاوز فكرة المبنى المنفرد لينطلق إلى فلسفة التصميم والتخطيط والبناء للمجتمعات المتكاملة وخلق روح التفاعل

والنشارك والتعاضد بين افراد هذه المجتمع في تحقيق احلامهم المشتركة لحياة انسانية تحفظ كرامتهم مهما كان مستوى فقرهم. كان حريصا على بناء المجتمعات أكثر منه على تشييد المبني وهو من قال أن شخص واحد لا يستطيع ان يبني بيته ولكن عشرة اشخاص يمكن ان يبنوا عشرة بيوت.

ولد حسن فتحي وترعرع في مناخ اجتماعي ثقافي عائلي ارستقراطي، وتخرج من جامعة فؤاد الأول بالقاهرة عام 1926 في حقبة سيطرة اوربية قيمية مفاهيمية استعمارية على السياق المصري والعربي. كما عاصر حسن فتحي مناخا مهنيا واكاديميا مستغرقا ومستسلاعا لمبادئ وتعاليم المدارس الاوربية والطرز الغربية في العمارة والمعمار. ولكن جزء من تقرده كان التمرد على هذا الاستغراق والاستسلام ودعوته الى التعلم من الواقع المحلي المتواضع في مظهره، الثري في عمق افكاره ومقاصده. وفي الوقت الذي كان زملائه واساتذته يتطلعون الى لندن وباريس لنقل ما يمكن استخدامه في السياق المصري والعربي، كان فتحي يزور قرى النوبة منحنيا متواضعا منفتحا ليفهم منطق بديع للبناء المتواافق مع البيئة والمتاح والعادات والتقاليد ومنطق الحياة وروح المجتمع. عظمة حسن فتحي في تمسكه وقدرته على رفض الانسياق لعالمية غير ملائمة، والتواضع امام محلية تستحق التفكير والتأمل بل والتعلم منها. لقد تميز فتحي بذكاء فريد وبإنسانية راقية مكنته من التواضع امام الفطري البسيط والاستماع للبدائي تاريفي التجارب ليتعلم منه دروسا ملهمة. هذه الدروس التصميمية والبنائية

والفنية والاجتماعية والثقافية مكنته من صياغة توجها عالميا بلوره في كتابه الشهير "عمارة الفقراء" الذي تحول إلى مرجعية أساسية لكل مدارس العمارة في أوروبا وأمريكا بعد ازمنتها مع الحادثة التي اغفلت الإنسان والمكان والتاريخ وأعلن موتها في أدبيات العمارة والعمران منذ السبعينيات.

تخيلوا قرابة سبعة عقود تفصل بين افكار حسن فتحي الفارقة في مفاهيم عمارة الفقراء وبين المعماري التشيلي أليخاندرو آرافينا الحائز على جائزة «بريتزكر» عام 2016 ومنسق بينالي العمارة فينيسيانا في الدورة السابقة. الأخير تحول إلى نجم وهو نفسه يعترف بارتكانه الفكري المفاهيمي على افكار وكتابات حسن فتحي بينما الأخير هدمت اعماله واهملت و هو جمت و تركت اطلال تشهد على مصداقية المقوله الشهيره: لا كرامة لنبي في وطنه. تأمل توثيق حسن فتحي لأفكاره عن أهمية عمق العلاقة بين المعماري وبين البيئة الطبيعية التي خلقها الله سبحانه وتعالى: "البيئة هي الظروف المحيطة التي تؤثر في النمو والحياة ، وفيما يتعلق بالعمارة يمكن القول ان هناك بيتين ، الأولى هي البيئة الطبيعية التي من صنع الله سبحانه وتعالى ، الثانية هي البيئة الحضرية التي من صنع الإنسان ، وعلى المعماري ان يحترم البيئتين فيما يضعه فيهما من منشآت فإذا لم يحترم الأولى التي من صنع المولى عز وجل كانت خطيئة ، واذا لم يحترم الأخرى كانت فلة احترام لمن سبقوه شريطة ان يكون هؤلاء قد احترموا البيئة التي هي من صنع الله ".

ملحق فارق ايضا من ملامح شخصية حسن فتحي المبهرة هو انه لم يكتترث لمقاومة الرافضين من اقرانه من المهنيين والاكاديميين والرسميين بسبب اصالة الفكر وعمق الايمان ومصداقية المبدع. لقد حرم من المشروعات والقدير بل حرم من دخول بعض الجامعات المصرية التي كان اساتذتها يرون في افكاره تهديدا لعروشهم الكلاسيكية المستوردة. بعد كل هذا الرفض والمقاومة بدأ تقدير السياق المحلي والاقليمي لحسن فتحي فقط بعد تقديره العالمي من الاتحاد الدولي للمعماريين ومن منظمة الاغاخان للعمارة الاسلامية ومع تحول افكاره وكتاباته الى مناهج في مدارس العمارة والعمران في ارقى جامعات العالم. هنا فقط ادركنا ان بيننا مبدع عربي يستحق ان نستمع اليه ولكن الوقت كان قد سبقنا حيث استهلك فتحي في سنوات نضال ومقاومة طويلة انهكته.

### عذوبة سجن المرجعية الشكلية

إن الفهم الحقيقي لإنجاز حسن فتحي يجب أن يتجاوز محدودية المبني إلى آفاق الرؤية والفلسفة التي طرحتها والتي ناضل من أجلها نضالا طويلا ومجهدا يمكن قراءة فصول منه في كتابه "عمارة القراء" فهو بنى فقط مالا يزيد عن اثنين بالمائة من أفكاره. ومن ثم فإننا يجب ان نميز بوضوح ما بين حسن فتحي كمرجعية تشكيلية وبين حسن فتحي كمرجعية فلسفية. لقد استعدب الكثيرون سجن الاشكال وتجنبوا تحليل الافكار. وفي إطار هذا الفهم نعتقد ان الإساءة الى حسن فتحي وتقليل دوره جاءت من تلاميذه اكثر مما جاءت من أعداؤه. تمنع التلاميذ

علي عبد الرءوف

بسجن المرجعية التشكيلية التي أنتجوا من خلالها عشرات المشروعات المنفصلة عن الإطار الفلسفى لحسن فتحى والتي تكررت بصورة سرطانية فى التجمعات السياحية فى شرم الشيخ والغردقة والساحل الشمالى حتى تحولت الى موضة ومرجعية شكلية لبيوت الأثرياء.

حقا ما تزال إشكالية دور تلميذ حسن فتحى في العمارة المصرية والعربية المعاصرة قضية مثيرة للخلاف والجدل فيما يميل البعض إلى اتهامهم بالتكرار والتقليد المباشر لإنتاج أستاذهم دون محاولة للتجديد أو التطوير، فان البعض الآخر يثنى على إنتاجهم بدعوى توافقه مع البيئة على المستوى البنائى والتشكيلى والمناخى . إلا ان التتبع الامين لجهد كل من تتلمذ على يد حسن فتحى بصورة مباشرة او غير مباشرة، يثير القلق الشديد لانهم وباستثناءات غير مؤثرة نهلوا فقط من المرجعية التشكيلية لأستاذهم حسن فتحى ولم يصابروا من اجل تطوير المرجعية الفلسفية. لم ينجح تلميذ حسن فتحى في لعب ادوارا حقيقية مؤثرة في تطوير عمارة وعمران المجتمعات الفقيرة المهمشة في مصر والعالم العربي واكتفى الكثير منهم بتصميم فيلات الشواطئ الانيقه للأثرياء باستخدام طراز عمارة الفقراء!! الا يجب ان نتوقف عن القراءة البصرية لحسن فتحى والتوجه الى قراءه افكاره وفلسفته وجعل الفقير صاحب الكرامة والتاريخ والابداع الشعبي، محور اهتمامنا ومنطلق تفكيرنا كمعماريين وعمرانيين ومخططين؟

الا يجب التوقف عن اطلاق لقب عشوائي على كل فعل يقوم به القراء من اجل  
مأوى يحفظ الحد الادنى من كرامتهم الانسانية؟ لقد ان الاوان ومع ازدياد  
معدلات الفقر في مصر والعالم العربي ان ندرك اهمية مفاهيمه وليس شكلية  
سطحية محدودة، لأفكار الرائد حسن فتحي الذي فكر وابدع وتعلم وعلم من اجل  
عمارة القراء في الوقت الذي كان الاخرون يعاقبونهم على استمرار وجودهم  
على قيد الحياة.

## لماذا يحب المعماري رمضان؟



## "رمضان كريم" جملة قصيرة ولكن ما ان تذكر حتى تتدفق أمام

الأعين ذكريات دافئة عن كل ما يحمله هذا الشهر الفضيل من أجواء روحانية واحتفالية تناول إليها كل عام. أما بالنسبة لي شخصياً فعلى الرغم من أنني اشتراك مع كل أفراد المجتمع العربي والمسلم في المكانة الخاصة التي يحظاها الشهر الكريم في عقولنا وقلوبنا والمشاعر الروحانية المقدسة التي تكتنف أيامه وليلاته إلا أنني أكن لهذا الشهر مكانة خاصة لأنه لم يثرني فقط روحانياً ولكنه كان أحد الأسباب القوية لحبِي للعمارة والتصميم وال عمران و تقرغي لدراستها حتى حصلت على الدكتوراه في طفولتي سكنت مع عائلتي في حي الدقي وهو حي يتميز بإطلالة على طرفِ النيلِ في تركيبة المجتمع المصري فعلى أحد أطراوه قصور و حدائق إقطاعيين ما قبل ثورة 1952 وعلى طرفه الآخر حي الدقي القديم ريفي الطابع الذي تشكل من روح العائلات التي قدمت من قرى

مصر الى القاهرة العاصمة أملأ في حياة ار غد وأفضل. هذه الإطلالة المزدوجة مكنتني منذ صغرى من إدراك علاقة الإنسان بالمكان وهي الخطوة الأولى في فهم عمليات العمارة والمعمران. وكنت في أيام شهر رمضان الكريم أتجول مع أصدقائي نكتشف الأماكن ونختبر الوجوه ونستوقفنا مشاهد الخدم والطباخين في حديقة قصر احد الإقطاعيين وهي تعد وليمة فخمة كما نتوقف امام بائع العرقسوس بزيه الجميل وأوانيه النحاسية البراقة وهو يتتجول داخل حواري الحي القديم يتقاوز حوله الأطفال وتسدعيه السيدات من النوافذ ليملأ زجاجات تروي عطش الصائمين، وأكثر ما أذهلني اني كنت أرى في تلك الإحياء الريفية الشعبية ليالي رمضانية أكثر دفناً وروحانية.

من اجمل ذكرياتي عن رمضان التنافس بين الاحياء والشوارع لتجميلها بما يلائم اجواء الشهر الاحتفالية المباركة. بل انني اذكر عقد مسابقات بين الشوارع لاختيار اكثراها جمالاً وكانت الفكرة تنتشر في الحي كله بل في معظم شوارع القاهرة الكبرى وتشكل فرق الشباب والاطفال وتبدع في استخدام الوراق الملونة المجلات والجرائد القديمة لقصها الى تشكيلات زخرفية تعلق على جبال ملونة بعرض الشارع او الحارة على مسافات متكررة. ثم يلي تلك الخطوة، توسلات الى اهل الشارع الطيبين لمدنا بوصلات كهربائية من نوافذهم وشرفاتهم يتبدى منها اللعبات الكهربائية الملونة التي تضفي جو من البهجة والفرحة وخاصة عندما تضاء كلها مع رفع الاذان لصلاة المغرب بعد انطلاق مدفع

علي عبد الرءوف

الافطار. اما انا فكان تخصصي تصميم وبناء الفانوس العملاق الذي يعلق في منتصف الشارع وهو القطعة الرئيسية التي تكثف البهجة والفرح لدى الجميع وتأكد هوية المجتمع وتواصله مع تراثه وتقاليده، وكنت استخدم لتنفيذ الفانوس اعواد البوص لخفة وزنها وسهولة التشكيل بها ثم اوراق السلو凡 الملونة بالوان براقة زاهية لتغليف جسد الفانوس وجوانبه المتعددة بينما تتدلى الشرانط الملونة من قاعدته السفلية التي يتوسطها مصباح كهربائي. ويتم تعليق الفانوس يوم استطلاع الهلال وبعد ثبوت الرؤية يضاء الفانوس في حدث جماعي احتفالي يضم شمل الجيران والاهل والاصدقاء.

احببت في طفولتي كرم وحفاوة وخيرات الشهر الكريم وموائد الطعام التي يتجمع حولها الجميع حتى الغرباء ومازال مذاق التمر والحليب على لسانى نتناوله ثم نتوجه الى صلاة المغرب ونعود لنبدأ معركة حامية الوطيس نتعامل فيها مع ما لذ وطاب من الاطعمة المصرية الشهية وخاصة صينية الفول التي لا يستغنى عنها على اي مائدة رمضانية في مصر. المسحراتي ايضا وهو الشيخ المسؤول عن دعوتنا للاستيقاظ فجرا لتناول السحور وتأدية صلاة الفجر، كان يبهرني بصوته الجميل وقدرته على تذكر اسماء رجال العائلات واطفالهم وترديدها وهو يمر على كل بيت. ولا يمكن ان انسى عندما طلب منه ابي اطال الله في عمره ان يذكر اسمي في جولته وشعرت بسعادة غامرة وهو يردد "أصحي يا علي وحد الدائم" ولم استطع النوم في تلك الليلة من فرط السعادة التي استمرت ل أيام متواصلة.

## تأملات معمارية في المسألة الرمضانية

ايم رمضان ايضا شهدت زيارات متعددة لواحدة من اجمل بقع القاهرة في رمضان وهي قاهرة المعز الاسلامية حيث مسجدي الحسين رضي الله عنه والازهر وحواري القاهرة القديمة ومساجدها ووكالاتها ومقاهيها وخاصة الفيشاوي المقهى الشهير. هذه المنطقة لا تتم في رمضان وتشعر فيها بالاعمق رمضانى مكثفا وغير قابل للمقارنة مع اي مكان اخر في مصر كلها. وبالنسبة لي شخصيا فان زيارة القاهرة الاسلامية كانت اكبر درس طور تذوقى واحساسي بجمال العمارة وال عمران الذي انتجه المجتمعات المسلمة وجمعت فيه ما بين الجمال البصري والتشكيلى والاجواء الروحانية المقدسة. ابهرتني المشرببات والمآذن وافني المساجد والاسبلة والزخارف الخشبية والنباتية بل انتي بدأت اذوق جماليات الخط العربي بسبب الليالي الرمضانية في شارع المعز. احبيت ايضا بصورة خاصة صلاة الفجر وخاصة عندما وافقت والدتي رحمها الله على ان اذهب بمفردي الى المسجد ومازالت اذكر سماحة وجه شيخنا الكريم وهو يحفزنا على ان يكون شهر رمضان شهراً للإنتاج والتميز وليس للكلسل والنوم وقتل الوقت. وهذا الدرس بصفة خاصة استوعبته جيدا واثر في حياتي تأثيرا جوهريا وأفادني فوائد جمة في مساري المهني والأكاديمي بل انتي أدعى ان شهر رمضان كان دائما من اكثـر شهور العام الـنتاجـية في كل مجالـات عملـي وخاصة الـبحثـية والـاـكـادـيمـية.

لاحقاً وبسبب ظروف الدراسة، انتقلت للعيش في الولايات المتحدة الأمريكية وفي آخر صلاة جمعة قبل قدوم الشهر الفضيل ابديت حزني لزميل مصرى كان يدرس معي وقلت له سنستقبل الشهر الفضيل في اجواء الغربة ونفقد كل ما في بلادنا من روحانيات ومشاعر دافئة وجو اسرى وعائلى جميل. وادهشنى قوله طالبا مني الانتظار حتى قدوم الشهر فقد تغير رأيك. وكان محقاً فكل ليلة من ليالي رمضان في مدينة بيركلي بولاية كاليفورنيا التي كنت اعيش بها، كانت احتفالية عربية مسلمة تبدا من صلاة المغرب وتستمر حتى صلاة الفجر يلتقي فيها كل الطلاب والباحثين وعائلاتهم واطفالهم ومعهم المأكولات والمشروبات الرمضانية وتقاليد بلادهم وتفاعل يومياً روحانياً واجتماعياً وحتى أكاديمياً ومعرفياً ولا ننسى تذوق اطابق الطعام التي تعكس موزاييك الثقافة العربية من المغرب الى الجزيرة العربية وحتى اخواننا من ماليزيا واندونيسيا وكل بقعة بها روح وسمحة الدين الحنيف ، وتتلون المائدة الممتدة بتبولة الشام وكسكسي المغرب ومكبوس الخليج ويتدخل القدر ليجعل الفول المصري بالخلطة الشهيرة دائماً محل اعجاب الجميع.

اما في الخليج الذي امضيت فيه اخر ثلاثة عشر عاماً من حياتي عملت فيها أستاذًا جامعياً فان أجمل ما لفت نظري الملمح الحضاري الاجتماعي الراقي الذي ينشط نشاطاً مبهراً في رمضان وهو المجالس التي يتجمع بها الأصدقاء والأقرباء والضيوف من رجال الدين والثقافة والأدب والصحافة حيث يتحول اللقاء الى

ندوة معرفية ثرية عادة ما تنتهي بغبة طيبة المذاق من اطباق الخليج الشهية وخاصة الاسماك التي يبرع في طبخها اهل البحرين وقطر الكرماء وتنتهي الليلة بحصول الزائر على متعة المعرفة ولذة الطعام الشهي وصحبة طيبة ادامها الله على اهل الخليج وكل الامة العربية والاسلامية. كانت هذه بعض ذكرياتي وتأملاتي في شهر رمضان الكريم الذي ادعوا الله ان يعود عليكم جميعا بالخير والبركات.

## الإسلامي ليس الحال أحياناً: حكاية المدينة والبني



الإسلام هو دين يطرح تصوراً شموليًّا للوجود، ومنطق للحياة يُشكلها مجموعة من القيم والمبادئ المتماسكة. وهو دين جوهره يتجاوز الطقوس، وينطلق إلى عالم الإيمان العميق والتأمل والفلسفة وإعمال العقل والتجديد والتكثير ومسؤولية الأطروحات الحضارية والثقافية المستمرة. ولذا فإن ممارسة الإسلام تطلق من الطقوس إلى آفاق المساهمة الحضارية والثقافية، وتقديم الأطروحات المبدعة للإطار الزمني الذي نعيشه. الإسلام دين لا يتعلق فقط بالأيمان المجرد، ولكنه شديد الارتباط بالأفعال والوجود والتعامل المتجدد مع الحياة. الإسلام دين حياة، وقيمة رائعة في الفلسفة النابعة من قيم الإسلام لها علاقة بعلاقة الجزء والكل. عقريمة أن الجزء دائماً منتمي إلى كل وأن كل الأجزاء تساهم في تكوين الكل. البديع أن نجد في فلسفة الإسلام مبادئ لإنتاج العمارة وال عمران تفتح آفاقاً إبداعية لانهائية. تأمل على سبيل المثال فكرة أن

العمارة اجتهاذا يحاول أن يماثل الجنة، ويتشابه مع تصوراتنا عنها، في أنها مكان لروح الإنسان وعقله وجسده يجد فيها المأوى والسعادة والامان والشفاء الروحي والوجوداني. هذه القيمة لا تنتج شكلاً معيناً واحداً وقلباً جاماً، ولكنها قيمة نوعية يمكن للعقل المبدعة أن تترجمها في أشكال لا نهاية وتعابيرات فراغية شديدة التعدد والتلوّع. إذن تشكل المعتقدات الإسلامية المنطق والأساليب التي يمارس من خلالها المجتمعات الإسلامية فعل البناء والتطوير وال عمران. وفي الوقت ذاته يحترم العصر وايقاعه ومتطلباته كما يحترم السياق ومعطياته ويستجيب للططلعات وللطموحات التي تتوق إليها الجماعات الإنسانية.

## فخ المدينة الإسلامية والعمارة الإسلامية

### العمارة الإسلامية أم عمارة المسلمين أم عمارة المجتمعات الإسلامية

إذا كانت العقيدة الإسلامية تلهم العمارة، والعمارة منتج ابداعي فني تقني تكنولوجي عصري اقتصادي ثقافي بيئي، فقد يكون من اللا منطق أن نفترض أن هناك عمارة يمكن أن توصف بأنها عمارة إسلامية لها عناصر مادية ثابتة لا يمكن تجاوزها، حتى على مدار الزمان والحقبات الماضية والحالية والمستقبلية. إن تعابيرات مثل المدينة الإسلامية، الفن الإسلامي، الجامعة الإسلامية، المنزل الإسلامي أحدثت الكثير من التخبط والتشتت في فهم دورنا المعاصر ومساهمتنا الحضارية الآنية. ما معنى اضافة صفة قد تقسر بالثبات (الدين) لكيانات يجب ان تتميز بالдинاميكية والتحول والتغير والتطور (العمارة والمدينة)؟ إذن علاقتنا

بالمجامعة والعمارة والمدينة والمنزل والفن يجب ان تتطلق من منظور فهماً عميقاً لأن الإسلام دافع للتطوير والأبداع وليس إطاراً حاكماً منظماً حتى لإنتاج منزل أو رسم لوحة أو لخطيط جزء من مدينة في القرن الواحد والعشرين.

### لا إسلامية العمارة والمدينة

من منظور المسؤولية المعاصرة، وأيضا الكيفية التي سيوثق بها عصرنا تارياً، يجب ان نرفض استخدام مصطلح العمارة الإسلامية والمدينة الإسلامية لأنها أصبحت تعبيرات مثير للجدل والدلالة معاً. لقد أصبحت بلداننا العربية متخصمة بأمثلة من المباني التي يدعى مصمموها الانتماء إلى العمارة الإسلامية لمجرد استخدام معالجات سطحية من عقود دائيرية ومشربيات خشبية وزخارف حجرية. هذه ليست عمارة إسلامية واحيانا لا تستحق حتى لفظ العمارة لأنها مجرد مباني نفعية زيف شكلها الخارجي بجرعات من المكياج المعماري الإسلامي.

إن التعبير الأفضل لما يجب ان نركز عليه هو عمارة المجتمعات الإسلامية لأنها بالفعل تعبير عن مجتمعات متعددة توحدها العقيدة، وبالتالي فان المنطقى ان تتتنوع مبانيها وأنماط عمارتها المحلية. تعبير عمارة إسلامية او مدينة إسلامية يحاصرنا ولكننا ننطليع إلى عمارة و عمران تتنسق مع العقيدة ومع الإنسان ومع المجتمع ومع السياق ومع الزمن. وهو الامر الموثق في عمارة المجتمعات الإسلامية من مراكش إلى المنامة ومن مالي إلى كازاخستان. تلك المجتمعات التي استخدمت المواد والتقنيات المتاحة حولها والقيم الجمالية والتعبيرية في

مجتمعها. إذن عمارة المجتمعات الإسلامية هي الفضاءات العامة والخاصة، المفتوحة والمغلقة التي تشكل الإطار المكاني المُفعل للعقيدة والمُلتزم بمبادئها وقيمها الأساسية. بعض الوظائف تنتج من علاقة مباشرة مع العقيدة مثل المسجد ومتطلباته، وبعضها من المجتمع وتطلعاته التي تتطور وتتغير جزرياً مع تغير العصر وايقاعاته.

بديهياً ايضاً ان نفرق بين الانتاج المعماري والعمرياني بإجماليه وبين العلامات الفارقة في النسيج العمرياني لمدينة ما. مثلاً، مسجد ابن طولون في القاهرة أو مدارس سمرقند أو مساجد كازاخستان أو مسجد الشاه في أصفهان أو قصر الحمراء في غرناطة، إسبانيا، هي مباني فارقة تستخدم دائماً للتعبير عن عصرية العمارة في المجتمعات الإسلامية المتنوعة. ولكننا يجب ان نتذكر ان فلسفة الاسلام ترتكز على التواضع، وتواضع البيئة المبنية جزءاً من هذا التواضع، وبالتالي فان المساجد العملاقة والقصور الفارهة الموثقة تاريخياً هي الاستثناء، وليس كلية البيئة المبنية التي انتجت حتى في عصور معينة ازدهرت فيها قيم الاسلام. كما أننا أيضاً نتجاهل امررين مهمين: الأول ان هذه اعمال استثنائية وليس تعبيراً عاماً عن حالة العمارة والعمريان. والثاني: ان هذه النماذج بها درجات من التنوع الشكلي والجمالي والفراغي الذي يؤكد صعوبة وجود معادلة واحدة فقط يمكن ان توصف بانها العمارة الإسلامية.

## الإبداع والتجديد عبادة

"العمل عبادة"، مقولة أتىقن دائمًا أن التفسير العميق لها يتضمن التحرير على الإبداع والتجديد والتوجيد وأن تتم كل هذه الأنشطة في إطار مقدس. نعم نتعامل مع التراث ونتعلم منه ومع كل منتجات الحقبات التاريخية المختلفة، ولكن ليس من أجل البحث عن أشكال لنكرارها وحلول لنفرضها فرضاً ونصفها بالإسلامية فيشتبه الامر على الإنسان، وكأنه يتحدث عن نصوص مقدسة. إذن البحث يجب أن يكون عن مفاهيم وعلاقات وركائز للإلهام وروافد للتجديد والإبداع. يجب أن ندرس التراث في محاولة للإجابة وفهم للتساؤل المهم: ما هي العوامل والكيفية التي جعلت البيئة المبنية في عصر ما تتشكل بهذا المنطق الموثق في تراثنا؟ وهذه تساؤلات فلسفية فكرية وليس شكلية بصرية وبالتالي فهي لا تنتج طرزاً أو شكلاً ولكنها تنتج منهاجاً جديداً أو بالأحرى منهاجاً جديدة للتعامل مع العمارة والعمaran في اللحظة المعاصرة.

المنطق الابداعي التجديدي الذي ندعوه له يتجاوز مجرد إلصاق الصفة الإسلامية على مبان وفضاءات سطحية العلاقة بالمفاهيم العميقه للعقيدة. لا نريد أيضًا أن نصبح ضحايا أطر شكلية محددة ومعالجات بصرية ملزمة. المعماريون المسلمين المجددون يجب الا يحاصروا انفسهم في قوالب تاريخية ولكن يجب ان يتعمدوا من مفاهيم وانساق فكرية وأطروحات فلسفية يستدل عليها من فصول التاريخ. إذن المطلوب جهداً مخلصاً لفهم جوهر العقيدة في نطاق البناء والعمaran والعمارة ثم الحرص على استمرارية التعبير المبدع المتتواع المعاصر عن هذا

الفهم. يجب عليهم الوعي الكامل بأن "عمارة المجتمعات الاسلامية" هي الحل وليس "العمارة الاسلامية" لأن الاولى تتيح التنوع والتعدد بقدر اختلاف وتعدد هذه المجتمعات وملامحها ومكوناتها ومقوماتها وتحدياتها. المعماري المسلم المعاصر يجب ان يحركه رغبة ملحة في الابداع، وفي وضع بصمة جديدة في مسار التاريخ تشهد على استمرارية قيمة الابداع وليس استمرارية الطراز. ويجب عليه ان يتحلى بالمسؤولية نحو التميز وإدراك لقيمة دوره الجزئي الصغير في المنظومة الكبيرة التي تعبر عن تفاعل الدين والمجتمع والانسان في لحظة ما وفي مكان ما، وبما يوثق في كل فصول التاريخ الذي سيكتب لاحقاً ان امة المسلمين هي بالقطع امة مبدعة متجدة متسائلة متواضعة.

## اللاعب العربية من ساحات معارك إلى ملتقيات إنسانية



**تأمل** هذه المفردات "الكتيبة ، السحق، انهamar الصواريخ، القذائف، ترسانة الاسلحة". هذه المفردات ليست من تقرير يصف الصراع المسلح في دولة ما ولكنه يصف احداث مباراة في كرة القدم. الرياضة هي بوابة السلام والمحبة والتسامح بين البشر، وهي لغة عالمية مفهومة في كل بقاع العالم. الرياضة واحدة من ركائز صياغة الوعي الإنساني، والفكر الرаци، وهنا يأتي دور الأماكن الرياضية في تغيير حال الإنسان العربي أخلاقيا وإنسانيا، وفكريا وثقافيا نحو الأفضل. ومن منظور التصميم فقد تبين أن هناك علاقة وثيقة تعتمد على فكرة الصياغة الذهنية أو الإدراك الذهني للمكان والحدث. ولذا نريد صياغة رؤية ذهنية تبدأ في عقل المشاهد والمتفرج من عامة الجمهور. ويعتمد هذا المنظور على أطروحات تصميمية وخطيطية جديدة تتجاوز الفكر البلاغية النمطية التي تتكرر في الإعلام الرياضي على أن اللاعب هي ساحات للمعارك، وتتادي

بتحولها إلى ملقيات إنسانية اجتماعية ثقافية. هذا الصياغة الذهنية البنائية تحول الملاعب إلى بوتقات لتفاعل البشر في ود وآفة، وبالقطع ستساعد في نشر رسالة تتجاوز فكرة التعصب، وتنطلق إلى آفاق من التواصل الاجتماعي الإنساني الراقي الذي تمثله الرياضة في صورتها المثلثة.

لم تعد المدينة المعاصرة تحاور سكانها المقيمين بها فقط، وإنما تمتد لتحاور العالم في عصر القدرة الغير مسبوقة على التواصل. وجزء مهم في هذا التواصل هو الانتقال إلى مرحلة استقطاب الآخر من خلال القدرة على استضافة أحداث فنية ورياضية وثقافية تعمق فكرة التواصل والرغبة في الانفتاح على العالم. كما تؤكد على القيمة العالمية للمدينة، وتعيد صياغة عمرانها وعماراتها لتتمكن من لعب هذا الدور العالمي. ويكفي أن نرصد هنا الحدة التنافسية بين مدن العالم لاستضافة الأحداث الرياضية العالمية مثل كأس العالم أو الدورات الأوليمبية. فالموثق أن المدن التي سعيت جاهدة إلى هذا المستوى من التنظيم وحصلت عليه، غيرت تقريرياً من مستقبل المدينة، وتحولت أحياناً من مدينة راكرة إلى مدينة نشطة تستقطب الاستثمارات من كل أنحاء العالم في دورة اقتصادية مذهلة الحجم لم تكن لمشاركة فيها لو لا النشاط الرياضي العالمي الذي تمكن من استضافته.

بسبب ما تعانيه الكثير من الدول العربية من مشاكل تنموية واقتصادية واجتماعية وإحساس لدى العامة بحالة من الانهزام المتتالي في بعض مقومات الحياة

الأساسية كالمشاركة في الصناعة او البحث العلمي او المخترعات او نهضة التعليم او الاكتشافات في المجالات العلمية والطبية، فان الكثير من الشعوب العربية لا تجد طعما للانتصار إلا في الملاعب الرياضية. وقد تيقن الكثير من نجوم الإعلام الرياضي العربي المكتوب والمشاهد إلى هذه الحقيقة واستثمروها في بناء صورة ذهنية راسخة في عقول الشعوب تصور التفاس و خاصة في كرة القدم على انه معركة الانتصار فيها هو انتصار يلغى اي نوع من الهزائم الاخرى على الأصعدة الأخرى كالتعليم والصحة وخلافه. الجدير بالذكر أن هذه الحالة ترسخ في ذهن الإعلاميين فكرة ان الملعب هو ساحة معركة، وان هذه الساحة تستخدم فقط في حالات النزال ثم يتوقف استعمالها إلى حين معركة أخرى بين فريقين آخرين. ويستمر الإعلام بسبب رسوخ هذه الحالة في وصف اللقاءات الرياضية بعبارات عسكرية حربية تكشف حالة التعصب والتنافسية السلبية بين اللاعبين والجماهير. بل إن بعض الصحفيين لا يصف اللاعبين بالفريق وإنما بالكتيبة مؤكدا فكرة الصراع العسكري الحربي.

هذا النوع من التغريب العقلي يتطلب مواجهة ليس فقط بتطويروعي الإعلاميين الرياضيين والمعلقين على الفعاليات الرياضية، ولكن ببناء صورة ذهنية مخالفة عن مكان التفاس، ونوع الأنشطة التي تمارس به والأدوار التي يلعبها المكان حتى في الأيام التي لا يشهد منافسات او مباريات. هذه الصورة الذهنية هي المرتكزة على أن الملعب هو في جوهره سياقا حضاريا حدائقيا صمم وبني من أجل الناس حتى يلتقطوا ويتعارفوا ويتطوروا سلوكهم الإنساني الرأقي، وليس دفعهم

إلى صراع رخيص يفقد الرياضة معناها الأكبر في غرس قيم النبل والشرف والخلق الحميد.

### القيمة العمرانية الاجتماعية للفراغات الرياضية

تمثل الملاعب الرياضية وخاصة التي تستوعب الأحداث الأكثر شعبية مثل ملاعب كرة القدم والألعاب القوى والبيسبول وكرة القدم الأمريكية حالات فريدة من التركيب المعماري والعمري. نحن أمام مناطق ذات مساحات وتجهيزات هائلة وعادة ما تكون مرتبطة بوسائل النقل العام بالإضافة إلى توافر العديد من مساحات انتظار السيارات المخصصة للجماهير والزوار. وبالتالي نحن أمام حالة متميزة ولكنها للأسف لا تخدم المجتمع إلا فقط في حالة إقامة الفعاليات أو المباريات والتي لا تزيد عادة، اثناء الموسم الرياضي، عن مرة أسبوعيا. والأكثر خطورة أنه متى توقف النشاط الرياضي السنوي، تحولت هذه الأماكن المتميزة إلى أماكن شبه مهجورة. الطرح البديل، هو أن جزء من تغيير هذه الحالة يتوقف على إعادة صياغة الدور الاجتماعي والثقافي والإنساني للملاعب الرياضية والتعامل مع الملعب الرياضي كملتقى إنساني. وعن طريق مناهج العمارة والعمان يمكن أن يتحول الملعب الرياضي من ساحة حرب، كما يتم التسويق له في الخطاب الرياضي الإعلامي إلى مقصى يومي لإفراد المجتمع يمارسون كل أنشطتهم مما يكون علاقة انتماء متميزة تسقط فكرة التعصب وتنسب إليها بارتباط عميق بين الإنسان والمكان يتجاوز أي محاولة لفرض فكرة الصراع البغيض.

## إعادة صياغة التصور المعماري والعماني للملاعب الرياضية

الطرح البديل هو أن جزء من تغيير هذه الحالة يتوقف على إعادة صياغة الدور الاجتماعي والثقافي والإنساني للملاعب الرياضية. فعن طريق مناهج العمارة والعمان يمكن أن يتحول الملعب الرياضي من ساحة حرب، كما يتم التسويق له في الخطاب الرياضي الإعلامي إلى مقصد يومي لإفراد المجتمع يمارسون كل أنشطتهم مما يكون علاقة انتماء متميزة تسقط فكرة التعصب وتستبدلها بارتباط عميق بين الإنسان والمكان يتجاوز أي محاولة لفرض فكرة الصراع البغيض. نقدم بعض المقترنات للتحولات المعمارية والعمانية التي يمكن إتباعها في تصميم الملاعب في الدول العربية لتحويلها من ساحات حروب رياضية محدودة الاستعمال إلى ملتقى اجتماعية ثقافية ترفيهية رياضية صديق للبيئة مزدهرة بالحياة والتفاعل الإنساني. من أهم هذه المقترنات ما يلي:

الملعب الرياضي كحديقة عامة.

الملعب الرياضي كساحة احتفالية.

الملعب الرياضي كمقصد للتسوق والترفيه.

الملعب الرياضي كنطاق للتعلم.

الملعب الرياضي كحيز للمهرجانات الثقافية.

الملعب الرياضي كساحة رياضية للمجتمع ككل.

ان تحقيق الحد من التعصب في الملاعب العربية ليس فقط هدفا يجب ان يشغل بال العاملين في الإعلام الرياضي والصحافة المطبوعة والرقمية، وإنما هو مشروع حضاري متكامل يلعب فيه أيضاً أسلوب تخطيط وعمان وعمارة الملاعب والخدمات الرياضية دوراً هاماً. أهمية التأكيد على إن كل فرصة للذهاب إلى الإستاد الرياضي هي فرصة لمقابلة الآخر والتعرف على إنسان جديد، وهي أيضاً فرصة للتعلم واكتساب المعرف من خلال أبنية جديدة مثيرة للخيال والتساؤلات المبدعة. ان الملاعب الرياضية الكبرى في المدن العربية يجب ان يفعل دورها اليومي والأسبوعي والشهري والموسمي، ليس فقط من خلال المباريات الرياضية ولكن من خلال تفعيل كل الأدوار الأخرى التي تساهم في تجاوز صورة الملعب كساحة للمعارك وإعادة صياغتها وتقديمها بصورة جديدة تؤكد ان هذه الملاعب هي ملتقيات إنسانية يستفيد منها كل أفراد المجتمع بمختلف فئاته وقطاعاته.

## مكة المكرمة والوردة الحمراء والساعة العملاقة



### لم يستوقفني وبيولمني وانا أعد دراساتي لكتابي المعنون "من مكة الى

لاس فيجاس: اطروحات في العمارة والقدسية" الصادر في القاهرة، اكثـر من إعلـان فـندـقـي بـه صـورـة سـرـير اـبيـض بـشـراـشـف حـرـيرـيـة عـلـيـه وـرـدـة حـمـرـاء كـتـبـتـ اـسـفـلـه تـمـتـع بـشـهـر العـسل وـأـنـت مـُطـلـع عـلـى الـحـرـم !! صـدـمـتـي فـكـرـة استـغـالـلـ الـاطـلـالـ عـلـى الـحـرـم الـمـكـي لـيـس فـقـط لـتـبـرـير دـفـعـ مـئـات بلـ الـافـ الدـوـلـارـات لـقـضـاءـ لـيـلـةـ وـاحـدةـ، بلـ تـصـعـيـدـ الـاسـتـغـالـلـ إـلـى التـحـولـ بـعـيـداـ عـنـ الـهـدـفـ الـرـوـحـانـيـ إـلـىـ التـروـيـجـ الفـنـدقـيـ الفـجـ لـجـنـاحـ العـرـائـسـ المـطـلـ بـنـوـافـذـ الـعـلـمـاـقـةـ منـ اـرـتـقـاعـ شـاهـقـ عـلـىـ الـكـعـبـةـ التـيـ تـقـزـمـتـ اـمـامـ هـذـاـ الـعـلـمـاـقـ بـنـوـافـذـ الـخـرـسـانـيـ الـبـغـيـضـ المـسـمـىـ بـرـجـ السـاعـةـ. لـقـدـ كـانـ دـافـعـيـ لـلـحـرـصـ عـلـىـ نـشـرـ هـذـاـ الـكـتـابـ، وـكـمـاـ وـثـقـتـ فـيـ صـفـحـاتـهـ الـاـولـىـ عـدـةـ صـدـمـاتـ مـتـتـالـيـةـ اـولـهاـ حـيـنـ زـرـتـ مـكـةـ وـرـأـيـتـ مـاـ أـصـابـهـاـ مـنـ تـحـولـ وـتـشـوـيـهـ بـحـيـثـ كـادـتـ الـمـدـيـنـةـ الـرـوـحـانـيـةـ الـمـقـدـسـةـ تـتـلاـشـيـ، لـيـحـلـ مـحـلـهـاـ مـدـيـنـةـ عـالـمـيـةـ

ذات مباني لاس فيجاسية باهرة الأضواء. مدينة تتسم أكثر مع الهوية المعمولمة التي تسعى إليها مدن خليجية أخرى مثل دبي وأبو ظبي وتتسى أنها مدينة الحجاج وقبلة المسلمين من كل أنحاء العالم. والصدمة الثانية: حين سافرت لدراسة عمران وعمارة مدينة لاس فيجاس الأمريكية، ولاحظت مدى التشابه والتقارب بين الطبيعة المعمارية والتنموية لكلا المدينتين، بما في ذلك نسق الهدم هو الحل، ويعاظم تأثير الصدمة عندما ندرك أن لاس فيجاس ليست مجرد مدينة أمريكية، ولكنها تسمى (مدينة الرذيلة) في مقابل (المدينة المقدسة) مكة. أما الصدمة الثالثة كانت عندما زيارتي لدولة الفاتيكان، ولاحظت بل وواثقت التناقض المعماري والحفاظ على الهوية، واحترام الكنائس والمقر البابوي، والإصرار على جعله أهم وأكبر المباني، وصاحب المركز المسيطر المرتفع في النطاق البصري للمدينة. وتبقى الصدمة الرابعة التي تخص مدينة القدس، الأكثر مداعة للحزن والألم. برغم وقوعها تحت الاحتلال الإسرائيلي وبرغم المحاولات الدائمة لتهويتها، إلا أنه لم يصبها ما أصاب مكة من تشويه معماري وعمري، وما زالت القدس تحافظ على هويتها المعمارية، وشخصيتها الفريدة، وعقبها التاريخي، الذي يبدو جليا في وضعها الراهن المؤثث في أدبيات متعددة.

لقد قدم الكتاب تحليلات نقديا متكاملا للتنمية العمرانية والمنهجية التخطيطية للتطورات الحادثة حول الحرم المكي، اطهر وأقدس بقاع جموع المسلمين. وركز الكتاب على فهم العلاقة بين التطور العمري وبين الحفاظ على الأجواء المقدسة

والعقب الروحاني للمكان. كما ناقش التجربة المعاصرة للحجاج، فحينما توجه نظرك من صحن الكعبة إلى العمران المحيط بها فلا يدهشك المشاعر المقلقة وسلبية التجربة البصرية، فأنت محاط ومحاصر بالعلاقة الخرسانية الزجاجية من ناطحات السحاب التي تتناسى تماماً بمن تحيط وما هي قداسة وروحانية من تتطاول عليه بمعكعباتها الخرسانية. كما اختبر الكتاب أساليب التنمية العمرانية المتبعة وسيطرة رأس المال التي تتجاوز عن الحفاظ على المقدس في سبيل الربحية المبالغ فيها. لذا نوقشت مشاريع تطوير وتوسيعة الحرم المكي الشريف، في إطارٍ أوسع من التاريخ المعماري والعمري لمدينة الإسلام عموماً ومدن الخليج العربي في نسخها المعاصرة خصوصاً، مع اهتمام خاص بالتاريخ المعماري والعمري لمدينة مكة المكرمة، وبيان منزلتها لدى المسلمين، ثم توجيه النقد للبناء لمشاريع التطوير والتوسيعة تلك، وإيضاح عيوبها، وإيجاد بديل لها، يُسهم في تيسير الحجّ على عموم المسلمين، ويحفظ قدسيّة المدينة، وينفذها من تغول الرأسمالية المادية القاسية على بنيتها الحديّة.

في مشروعات التطوير في الحرم المكي نتوقف أمام اشكاليتين فارقتين، الأولى هي عملية الهدم والتعدي على الأماكن التاريخية والأثرية التي تحرم المدينة من أصالتها وصلتها بالماضي والتراث الإسلامي. إذ أنه تحت دعوى التوسعة والتطوير تم هدم قلعة أجياد العثمانية، وبيت السيدة خديجة والكثير من الكنوز المعمارية والتراثية؛ مما أفقد المدينة الكثير من عبقها وأصالتها وروحانيتها كما محيت فصول من تاريخ مفعم بجهاد أوائل المسلمين وصحابة الرسول وعائلته.

أما الاشكالية الثانية فهي طبيعة الطرز المعمارية للمباني التي حلّت مكان المباني الأثرية القديمة من حيث الضخامة المبالغ فيها، والمقياس العملاق اللانهائي والتطاول الذي شوه الطبيعة المعمارية للمدينة خاصة أبراج الساعة التي شوّهت النطاق البصري للكعبة وسيطرت على مجال رؤية من يطوف حولها. المذهل أن يبرر برج الساعة على أنه إنجاز إسلامي معاصر لأن الساعة العملاقة بنيت على طراز ساعة (بج بن) البريطاني ولكنها أضخم منها ست مرات !! واصبح المشهد الحالي مشهداً مؤلماً تتضاءل معه الكعبة تماماً وتصبح على هامش المجال البصري بجوار الوحش العملاق الذي يطل عليها، وتتأكد هذه الفكرة حينما نعلم أن ارتفاع برج الساعة يصل لـ 600 متر بينما ارتفاع الكعبة لا يتجاوز الـ 14 متراً. والمثير أننا في خضم نشوتنا بهذه الإنجازات الأسطورية العملاقة الضخمة حول الكعبة لم نسأل أنفسنا السؤال الأكثر صدقًا: ما معنى كل هذا وأنا في بيت الله؟ ما معنى كل هذا وأنا في أقصى لحظات ضعفي وقلة حيلتي لا يسترني من العراء إلا قطعة قماش بيضاء يلبسها الغني والفقير على السواء؟ أن رحلة الحج التي تعكس في جوهرها طقوس تذلل وتجرد وتساوي بين جميع المسلمين المتوجهين نحو مكة المكرمة أصبحت مثال صارخ على طبقة المسلمين حتى في أقدس أماكن عبادتهم.

إن فلسفة الحج أفي طرحها العميق، وما تدعو إليه من التواضع والمساواة والزهد في الدنيا والشعور بفقد كل ما هو مادي حتى الملبس والعطر مقابل الاقتراب من

المقدس الابدي. ومن هنا تأتي أهمية وجود مشقة نسبية في رحلة الحج تهئي الحاج للحالة الروحانية التي يعيشها خلال أداء مناسك الحج، حالة من الانقطاع عن الدنيا والعالم وترك الزينة والبهرجة والاتصال بالله تعالى وحده لا شريك له والتوجه له في كل حركة أو همسة أو إيماءة. من المهم ان ندرك عمق العلاقة بين العمارة والمعمار وبين طبيعة المكان وقدسيته، وحرصها على صياغة المباني والتشكيلات الفراغية التي تهئي الإنسان لينغمس في الحالة الروحانية ومن هنا تستحق ان تسمى عمارة مقدسة تحترم الارض المقدسة. الا يجدر بنا ان نتكاتف معا كمسلمين ليس من اجل بناء برج جديد في مكة او وضع وردة حمراء اخرى على سرير مطل على الحرم او نقلد ساعة بريطانية، ولكن ان نحول مكة المكرمة الى محمية روحانية إنسانية بكل دلالات هذا التصور ومضامينه المستدامة الراقية.



## متى يعلنون وفاة الفراعنة؟



## مازق الهوية

بداية نعتقد أن التناول النقدي لموضوع الهوية الجماعية لأمة لا يقلل من الوطنية، بل هو حرص عليها. كما انه يعبر عن رغبة في إحياء الانتماء الحقيقي وليس المرتبط بأمجاد الماضي سحيق ليس من الفطنة أن نتعذر به ونسقط الحاضر والمستقبل من أنسوتنا. ومن ناحية أخرى ننبه ان الأمة العربية والإسلامية استهلكت جزء كبير من طاقاتها في طرح تساؤلات عن ماهية الهوية؟ ولمن ننتمي ومن نحن؟ وكيف نحدث حاضرنا دون أن نخسر أمجاد الماضي؟ كما حاصرتنا مصطلحات الأصالة والمعاصرة والثابت والتحول والمحلبي والعالمي والمرتبط والمنفصل حصارا خانقا اعتقد ان أهم تداعياته يتجلی في حالة الفقر والإبداعي العام. تبدو الإشكالية واضحة في معظم البلاد العربية بسبب انتمائها

علي عبد الرءوف

العقidi إلى الديانة الإسلامية. ولذا فالسائد ان الهوية الإسلامية هي النموذج الأكثر قبولا في مشروع البحث عن الذات في العالم العربي ومن الناحية المعمارية وال عمرانية فلم نندهش حين أثرت تلك المرجعية تأثيرا كاسحا على التوجهات المعمارية وال عمرانية في الثمانينيات وأوائل التسعينيات. وتطور الأمر بصورة أكثر درامية في العقد الأخير وخاصة مع أطروحتات العولمة وتقسيراتها في السياق العربي والإسلامي والرضا بتصور العولمة بكل أبعادها كوحش يتربص بثقافتنا وعاداتنا وتقالييدنا.

### التاريخ والمعمار

تتعقد الإشكالية حين نتحول إلى بلد ذو حضارة متراكمة ومركبة مثل مصر وعاصمتها العريقة القاهرة التي تشكل تبعا لآراء أهم مؤرخين العمارة مع اسطنبول وروما أكثر المدن تعقيدا في طبقاتها التاريخية. ليس هناك ضررا في الرغبة المخلصة للمحافظة على عنصر التاريخ، ولكن كل الضرر في سطحية المحافظة وتجاهل عامل الزمن وضرورة الاستمرارية. فالعمارة هي أسلوب لفهمنا لأنفسنا وللعالم من حولنا.

### استهلاك الرمز والتقالييد

يمثل الطرح الفرعوني ملحاً أمنا في زمن تعاني فيه الدول العربية والإسلامية ومصر بينهم من هزائم متتالية فكرية وسياسية واقتصادية واجتماعية. فالحقبة الفرعونية تذكر بل وتخدر المصريين خدراً لطيفاً يدخلهم في عوالم المجد

والانتصار والسيطرة على العالم التي مضى عليها آلاف السنين ولكن ما الضرر في الاستدعاء المستمر لهذا الماضي السعيد وخاصة ان ظروف الحاضر لا تقترب قرب عودته في المستقبل المنظور !! دعنا نتأمل كيف استهلكت الفنون ورموز الحضارة الفرعونية في مشاركتنا المصرية في المهرجانات والمعارض العالمية والمنتديات الدولية فجناحنا في بورصة برلين للسياحة فرعوني التصميم، وكذلك في القرية العالمية بمدينة دبي وحتى في معرض السجاد العالمي في هانوفر. حاول ان تتصفح أي موقع الكتروني رسمي مصرى للوزارات او المؤسسات ولا تذهب من زهرة اللوتس وأوراق البردي التي تزين المواقع . لماذا لا نستمع إلى المفكر ادوارد سعيد قائلاً الحضارة الفرعونية مثل موسيقى بيتهوفن أصبحت ملك العالم كله. أنا بالقطع لا أدعو إلى التوصل منها ولكنني أحت الجميع على تجاوزها تجاوزاً بناءً يحفظ قيمتها ولا يحولها إلى مسخ تجاري ميتز. وفي الوقت ذاته فإن التجاوز قد يحفرنا إلى تقديم مساهمة معاصرة في العالم المتعلم الذي نعيش خلاله اليوم .

الفاحص المدقق للتغيرات الحادثة في العمارة المصرية في العقد الأخير يلحظ عودة غير مفسرة إلى خيار الهوية الفرعونية كمرجعية تشكيلية وبصرية لبعض أهم المشروعات المعمارية والعمرانية وخاصة المباني العامة والمؤسسية والحكومية. وهو ما يثير جدلاً حتمياً ، فمرجعية المبني الخاص مزاجية شخصية أما مرجعية المبني العام وخاصة الرسمي فهي تعبير عن توجه دولة او مؤسسة

او سياسة عامة . والراصد لتحولات العمارة المصرية المعاصرة منذ بداياتها في أوائل القرن الماضي حتى العقد الأخير يتضح له تقلب المرجعية التشكيلية في النتاج المعماري من الحادثة إلى الإسلامية إلى ما بعد الحادثة كان منطقيا وارتبط بمتغيرات محلية او إقليمية او بتوجهات فردية شخصية نابعة من تأثر المعماريين بتعليمهم وإعدادهم الغربي. ولكننا أيضا نرصد مباني مثل ضريح الزعيم الوطني سعد زغلول بطرازه الفرعوني ومحطة القطار الرئيسية بمدينة الجيزة وغيرهم تعكس رغبة قومية في استخدام المبني العام كمجال لتأكيد الهوية المصرية والوطنية التي لا تقبل المنافسة وهي الهوية الفرعونية ، وخاصة في إطار زمني كانت مصر تحاول خلاله وخاصة على المستوى السياسي تأكيد زعامتها العربية والإقليمية.

مشهد العودة للعمارة الفرعونية بدأ مع واحدة من اهم المسابقات المعمارية التي كان موضوعها الوصول إلى أفضل تصميم للمقر الجديد للمحكمة الدستورية العليا في موقع متميز بإطلالة رائعة على نهر النيل جنوب القاهرة. قام المتسابق الفائز بتغيير جذري للطرح التصميمي الأصلي الذي اختارته لجنة التحكيم ليتحول من تركيبة معمارية تقيكية إلى توليفة فرعونية مسرحية وسبب هذا التحول كان رغبة معلنة من رئيس المحكمة في هذا الحين في ان يكون للمحكمة طراز كلاسيكي مثل المحاكم الانجليزية وحيث ان طراز الأخيرة هو غالبا كلاسيكي أوربي فمن المنطقي ان يكون طراز المصرية كلاسيكي فرعوني !! وبديهيا ان يطبع المعماري خشية ان يخسر فرصة لا تتكرر لربط اسمه بمشروع

هام ومؤثر معماريا وعمارانيا في تشكيل مدينة هامة كالقاهرة. وبصرف النظر عن خلفيات المشروع وتدخل الغير مختص وتنازل المعماري عن فكره التصميمي إلا أن المشروع بعد بنائه وظهوره كتركيبة بصرية خارجة عن المعتاد والمكرر ولد موجة جديدة من الحنين إلى العمارة الفرعونية والرضا عنها كأكثر الإجابات منطقية للتساؤلات عما يعبر عن الهوية المصرية. تأمل أيضا مشروع القرية الذكية وهو المشروع الذي يهدف إلى إدخال مصر حقبة المعلوماتية ويحتوي المشروع مجموعة من المقرات لشركات الاتصالات والمعلومات ولكننا نتوقف أمام مبنى وزارة الاتصالات فالمدهش أنه مع كل التطورات الحادثة في مجال المعلومات وإمكانية استخدام المبني كأداة معرفية تتعاطى مع العصر وكذلك إنتاج تجارب فراغية تحفز قدرة المستعملين والزائرين فإننا نواجه بتشكيل المبني الذي انتهى أيضا إلى حوار ساذج بين تشكيل فرعوني سطحي قشري مع مستويات راسية من الحوائط الزجاجية يعلوها جميعا كورنيش فرعوني ثم أهرام صغيرة.

اعرف إنني اقتربت من حيز شديد الحساسية وقد أتتهم بالانفصال والانفلات وغيرها من التهم الفضفاضة التي تواجه العقل الناقد في عالمنا العربي، ولكنني أدعوك وأدعوك المعماريين المصريين ومتخذي القرار وخاصة في بناء المبني العام الرسمي إلى تأمل ثلاث إشارات رئيسية المحها تومض بشدة في مشهد عماره الفراعنة المعاصرة :

- إن انتقاء الحضارة الفرعونية كحقبة أساسية لتشكيل المرجعية البصرية للعمل المعماري المعاصر في مصر هو اختيار ظالم لبلد تتعدد وتتعدد به الحقبات التاريخية الثرية والمتدخلة.
- من الناحية الفكرية الفلسفية فإن التعمق في فهم وتقسيير حضارة الفراعنة وعلاقات الملوك والآلهة بعامة الشعب قد يستتر استخدام لغتهم التشكيلية في مباني ذات دلالة رمزية مجتمعية هامة مثل المحكمة الدستورية او مشروعات التنمية.
- ان تعامل المعماريين مع الحقبة الفرعونية هو طرح شديد السطحية وهو تقليد مباشر وساذج لمفردات جامدة مثل الأعمدة بطرزها المختلفة دون اى محاولة للتجديد او الإبداع او حتى الفهم العميق لقيم تشكيلية تصميمية يمكن إعادة صياغتها او توليدها بصورة مبدعة لإنتاج تجارب فراغية وبصرية غير مسبوقة. الحادث الآن هو مجرد تزييف شكلي بعمق الجلد فقط لا يخترق العظام ولا يتخلل الفراغ المعماري فحن بالقطع أمام ملصقات فرعونية وليس عمارة جديدة ملهمة من عبقرية العمارة الفرعونية.



## يلا نلعب عشوائي : افلالس الرسمي وثراء العشوائي



## تأملات في سردية العمران المصري المعاصر

لا اريد ان اقدم طرحا عاطفيا يستدعي مشاعر الشفقة نحو القطاعات الافقر والاكثر احتياجا في المجتمع المصري، كما انني لا اريد ان اقدم صورة وردية رومانسية بوتوبية عن عالم العشوائي والمهمش في عمران مصر. ولذا يبقى محور تركيزي، هو مدى امكانية استيعاب العشوائي كقيمة يمكن تحليلها والتعلم منها. ونتساعل: هل كل ما تقدمه الجماعة الانسانية الشعبية سلبي فوضوي غير قانوني؟ وعلى الجانب الاخر، الا يقدم الرسمي اطروحتات عشوائية بامتياز؟ لا يقف ارتباك مشهد فهم معنى وقيمة العشوائية في عمران وحياة المجتمع المصري عند ممارسات محددة، ولكن يمتد الى مشروعات كبرى مثل اهمية الاحتياج الى عاصمة جديدة او مشروع تطوير مثلث ماسبيرو الذي عقد من اجله مسابقة

تخطيطية عالمية. ولذا تأتي اهمية رصد واختبار ما يمكن وصفه بالملامح العشوائية الشعبوية الايجابية وبالملامح العشوائية الرسمية السلبية. وقد يكون من الملائم ان نعيد تعريف ابعد علاقتنا كمجتمع بما يوصف بالعشوائي. ومن خلال اعادة تعريف وفهم هذه العلاقة، لا يرفض العشوائي كل الرفض ولا يقبل كل القبول، ولكن المهم الا يتحول الى لعبة او موضة او اداة للتهكم. ودفع نحو مزيد من العزلة والتهميش للفقير والعفوي والتلقائي بل والايجابي في خلق حلول لمشاكل تجاهلتها الحكومات او افاسطت في تقديم حلول لها.

### المشهد المعاصر

يمكن رصد ملامح عشوائية في التفكير او القرار التنفيذي الرسمي كما يرصد فعل ايجابي لا رسمي في عدة مستويات ابرزها ثلاث يركز عليهم المقال. وهذه المستويات تبدأ من رصد ما يمكن ان يسمى "العشوائية الرسمية" ثم "العشوائية العقل والانتقاء" مبلورة في اطروحات استشاريين عالميين، واخيرا "العشوائية الايجابية" التي تطرحها الجماعات الانسانية المهمشة الخارجة عن الاطار الفكري والتمويي للدولة.

### ملامح العشوائية الرسمية

نعني بالعشوائية الرسمية نوعية الافعال والتوجهات التي يصعب تقسيمها، كما يصعب تتبع مراحل اتخاذ قرارات لتعقيلها. تبرز في الخمس سنوات الاخيرة حالة ميدان التحرير، ومحيطة الاعظم للدلالة على حالة عشوائية رسمية بامتياز.

لاحظ بداية عشوائية وسذاجة التعامل مع ميدان التحرير وخاصة فراغه الاوسط عندما بني على عجل ما سمي بالنصب التذكاري لشهداء 25 يناير و 30 يونيو. تصميم ساذج وسطحي التعبير ينفذ في ساعات وعندما ينقد من اهالي الشهداء وخبراء العمران وتنسيق الواقع، تفسره المحافظة بأنه ليس نصبا تذكاريا ولكنه حجر اساس لنا سيكون لاحقا نصبا تذكاريا. ننتقل من دائرة الميدان الى محيطه العمراني، تأمل هدم مبنى المقر القديم للحزب الوطني دون تحديد رؤية واضحة لأسباب الهدم او ما سيتم عمله في موقع المقر بعد هدمه. ثم هدم احد اهم مباني الجامعة الامريكية وهدم السور الخارجي للجامعة المطل على الميدان بتوثيقه الجرافيكي لشهداء ثورة 25 يناير. تأمل ايضا دعوة محافظ القاهرة في بداية يناير 2016 لاخلاء مجمع التحرير، وكذلك لاحظ ضمور دور مسجد عمر مكرم والموت الكامل لمسابقة تطوير الميدان التي تبلورت بعد الثورة. كل هذه المشاهد توثق غموض وعشوانية مصير الميدان وسياقه العمراني.

### ملامح العشوائية الاستشارية: عشوائية العقل والانتقاء مسابقة ماسبيرو: توابل عشوائية معمارية

نلمح في سردية هذا المشروع ملمحين جديرين بالطرح، الاول و تظاهر فيه بوضوح معاني اعلى درجات العشوائية الرسمية عندما يتقدم وزير الاسكان المصري بتصريح غير قابل للتحقيق يعد فيه بان التطوير الجديد للمنطقة لن يضر ولو حتى مواطن واحد. في الوقت ذاته فان المكاتب الاستشارية اشتركت

بصورة واعية او لا واعية في تقديم تصورات معمارية و عمرانية تستغل فيها بعد الانساني للمواطن المصري البسيط المهمش بصورة هزلية او ساخرة او سطحية، وهذا هو الملمح الثاني الجدير بالنقاش. تأمل مثلا تصورات نورمان فوستر والتي استخدمت فيها صورة لمصري من اصول ريفية بجلبابه البسيط، وهو يعد الشاي على سطح احد الابنية التي يقترحها الاستشاري. او تأمل طرح راسم بدران الذي صاغ غابة من الاعمدة الخرسانية والطوب الاحمر المكشوف وكأنه يردد ما يرتكب من جرائم حول القاهرة تقتل جمالها وانسانيتها. طرح نقيي من بدران ولكنه سطحي لأنه لا يمكن ان نقدم نقدا تحذيرا من خلال طرح معماري عمراني هزلي دون ان نعي ان هذا المشروع يؤثر في حياة عشرات بل مئات الالوف. لا يمكن ان نستخدم حياة الالوف في تجربة نقدية تشكيلية. العقل الوعي الناقد يفرق بعمق ما بين سياقات النقد التطبيقي وبين سياقات التطبيق والتنفيذ لمشروعات حقيقة تبقى في النسيج العمراني والاجتماعي والبصري والاقتصادي للمدينة لعقود طويلة.

### ملامح العشوائية الايجابية

من لحظة امتلاك الشعب المصري لميدان التحرير في ثورة 25 يناير ، تولدت حالة فريدة في العلاقة بين المجتمع والفراغ العمراني والاحتياج الانساني. هذا التداخل انتج مجموعة من الانساق العمرانية الاجتماعية الالرامية الفريدة التي اثرت الحياة، وعوضت الناس عن عقود من التهميش. تأمل مثلا حلقات الشاي على كباري مصر التي تطورت الى جلسات متكاملة تعوض المصريين عن فقد

الفراغ العام من منظومة المدينة العمرانية والانسانية. نرصد ايضا جاليريهات الحوائط التي تستوعب ابداعات فنانين متواضعين لا تتسع صالات العرض الانيقية في المتحف لمثل هؤلاء او لأعمالهم. تأمل تجمعات تجار الشوارع واصحاب عربات المأكولات لخلق اسواق صغيرة مفعمة بالحياة تستجيب بأجوائها واسعارها لقطاع كبير من المجتمع لا ينتمي للكافيه او للمول. ونتوقف امام الوصلات الحياتية مثل الكباري المعدنية التي شارك المجتمع في تمويلها وبنائها حتى يتمكن الاهالي من العبور الى الاحياء السكنية المهمشة التي نمت على اطراف الطرق الدائريه. تأمل هذا الفعل الذي نسميه عشوائي ولكنه في الواقع يعبر عن احتجاج مجتمعي. هذه الكباري المعدنية غفوية التصميم، بدائية التصنيع، ذاتية التمويل والمخالفة في نظر الحي والمحافظة، هي الوسيلة الوحيدة لربط مجتمع انساني مصرى مهمش ومنسي مع محاور الحركة التي سيجد عليها وسائل الواصلات الالارسمية التي ستذهب به الى مقر عمله او دراسته.

يبدو ان التعامل مع المناطق المهمشة لا يمكن ان ينجح من خلال اتباع نفس منهجية و ميكانيكية التعامل مع مناطق التطوير العقاري المتكررة. ان ما وثق من خلال تجارب امريكا اللاتينية او جنوب افريقيا يبلور اهمية وجود مدخل مبتكر لا يعتمد على فوقيه الدولة والاستشاري وتعاليهم وانصالهم عن المجتمع المحلي. لقد ثبت ان المسابقات المعمارية والعمانية لا تصلح بسبب قصور علاقتها مع المجتمع في بلورة حلول عادلة. لقد ثبت ان المدخل الافضل، اذا كان هناك

علي عبد الرءوف

حرص حقيقي على المجتمع، يعتمد على المشاركة الكاملة ومصداقية الحرص على استمرار المجتمع في نطاقه وبيئته ونسيجه المكاني. ان ترحيل بعض المصريين من مكان وجودهم لعقود، يمزق النسيج البشري والعاطفي والمجتمعي ولا يعوضه صرف تعويضات الحكومة الهزيلة. بل انه يؤكّد غياب مفاهيم العدالة في العمران ويخلق بيئه خصبة للحقد بل والارهاب.

لن تقدم صورة الفلاح الذي يعد الشاي على سطح عمارة في رسومات نورمان فوستر او حوائط الطوب الاحمر في مجسمات راسم بدران، عزاءاً للآلاف بل الملايين الذين سندفعهم دفعاً الى اطراف الصحراء يهيمون على وجوههم في اشباح اماكن واسباء مجتمعات وأشباح حياة ثم نلومهم ونعقابهم حضورياً وغيابياً على حقد هم وعدوانيتهم وتطرفهم.



## سينما المدنية: حالة العالمين الجديدة وثلاثية دبي المظلومة



**منذ** تغير النظام المصري بعد أحداث 3 يوليو 2013، تضافرت جهود لخلق حالة من الفرح الخيالي، والانتصار الأسطوري والتبشير بحالة من التفوق اللامسبوق. هذه الحالة جُندت لصياغتها أدوات إعلامية ونخبوية. كما جُندت لها أيضاً أدوات عمرانية ومنها الإعلان عن تخطيط مدن عالمية في الدولة المصرية المجهدة بالتزامات أساسية لشعبها اخفقت في تحقيقها لعقود طويلة وبعد وعود بقرب الانفراجة والتحول إلى حالة تعرف حالياً بـ"أد الدنيا". سيقدم المقال تحليل خاص لكيفية استخدام الصورة في تشكيل الوعي بإنجاز وهي في حالة مدينة العالمين الجديدة.

عجز النموذج: دبي هي الحل

بداية يندهش المراقب من إقحام مدينة دبي كنموذج حاكم في الفكر العمراني التخططي في مصر طوال العقد الأخير. حقاً تجربة دبي بها العديد من الجوانب الإيجابية ولكن بها أيضاً العديد من السلبيات، والأكثر أهمية هو التساؤل هل تصلح تجربة دبي للتطبيق في كل سياق آخر مهماً أختلفت ملامحه وظروفه؟ لقد إستخدم نموذج دبي في حقبة المخلوع مبارك حين قدمت مخططات مشروع "القاهرة 2050" والتي اتخذت من نموذج دبي مرجعية تخطيطية وبصرية. وكانت الخطوات النهائية لبدء تفعيل هذه المخططات على وشك الاكتمال متجاهلة حقيقة تهجير مئات الآلاف من السكان المحليين الذي كان المخطط يعتزم التخلص منهم واستبدالهم بشريبة سكانية تلبي بالتصورات الجديدة.

**عودة النموذج في العاصمة الجديدة: دبي كلاكيت ثاني مرة**

بعد ثورة 25 يناير، توقفت جريمة القاهرة 2050 ، ولكن بعد أحداث 3 يوليو عادت مرة أخرى ولكن مع تحول في السياق الجغرافي من ضفاف نيل القاهرة إلى عمق تجمعاتها الجديدة. فقد أعلنت الحكومة خلال فعاليات المؤتمر الاقتصادي الذي عقد في مدينة شرم الشيخ في الفترة من 13- 15 مارس 2015 عن مشروع بناء عاصمة جديدة. إستخدمت دبي نموذجاً للمرة الثانية بهدف التاريخ لبداية استثمارية وتمويلية غير مسبوقة في سياق صناعة البطولة والانتصارات الزائفة التي تقرفت لها الدولة. كانت كل الأضواء في هذا المؤتمر ، مسلطة على المشروع الذي أطلق عليه العاصمة الجديدة. هذه العاصمة ونظراً لإخفاق تخططي وتمويلي متوقع انكمشت بعد انسحاب الراعي الاماراتي. تخط

المشروع ثم تقلص إلى حي اداري ثم ضعفت الاصوات التي تساند المشروع  
وتسألت عن ما هي جدواه ومصر تعاني على كل الاصعدة؟

### سينما المدينه

ان المرء لا يندهش عندما يراقب مشاهد فيلم "مدينة العلمين الجديدة". ولكنه بالقطع يتيقن من براعة صياغة سينما المدينه، والتمسك العقدي بنموذج دبي. من المهم هنا أيضا ان نتفق على تعريف لمصطلح "سينما المدينه"، فالتعبير يبشر بحالة اسطورية فانتازية ليس لها علاقة بأي واقع ولكنها، وكما تقول أفلام بوليوود لفقراء الهند المطحونين أو كما تقول أفلام عادل إمام لفقراء مصر المسحوقين، فإنها تستغرقك في حالة ذهنية مُخدرة مُغيبة وتدفع مشاعرك وأنت تُمني نفسك بإحتمال أن تكون من سكان المدينه بصرف النظر عن يقينك أن المدينه من المستحيل أن تبني والأكثر استحالة أن تكون أنت من سكانها.

### الأبيض أولاً: الاحتلال الذهني العقاري

دعنا نتأمل الفيلم الذي اعد للترويج للمشروع "مدينة العلمين الجديدة". الفيلم مدته تتجاوز الخمس دقائق بقليل، وأول ما يلفت النظر هم سكان هذه المدينه المصرية. كل المشاهد التي تحتوي على العنصر البشري تصدرك، حيث لا يوجد على الاطلاق من تقترب ملامحهم الانتماء لمصر. معظم أبطال الفيلم، رجال وسيدات واطفال بعيون زرقاء وشعور ذهبيه. هذه النموذج مما يمكن ان نسميه الاحتلال

الذهني العقاري (السكان البيض) الذي بشرت به "سينما المدينة". حتى الوصول إلى مشهد النهاية، لم يوضح لنا الفيلم ما هي مقومات تفاسية المدينة حتى مع إعتمادها على نماذج مرجعية مصدرها مدينة دبي. لم يقدم لنا الفيلم إجابة عن التساؤل الأكثر منطقية وهو لماذا يترك كل هؤلاء المحتلون البيض بعيونهم الزرقاء وشعورهم الذهبي وبشرتهم البيضاء الوردية، كل الاستثمارات والتسهيلات وأرقى الخدمات في دبي وتركيا وقبرص واليونان وجنوب إيطاليا وإسبانيا، ويحاصرون أنفسهم في مدينة يصلون إليها عن طريق يطلق عليه أهل مصر "طريق الموت".

تبدأ أحداث الفيلم على متن الطائرة حيث تقرر سيدة انيقة بأصابعها على الكومبيوتر اللوحي فيظهر اسم العلمين باللغة الانجليزية وشعار المدينة المكتوب بالإنجليزية أيضا "تحقيق تمية عمرانية مستدامة". تتعاقب المشاهد لنرى الفندق الفاخر وبهوه الفخم، ثم الشاطئ الممتد برماته الذهبية وبحيراته الصناعية. وتنصاعد الدراما مع لقطة من تحت الماء ليخت عملق يتهادى متوجها إلى مرسى اليخوت ثم فتاة رائعة تجلس على البار المفتوح تحتسي الكوكتيل الذي قدمه لها الساقي الأنثى. ثم لقطات متتسعة توضح مكونات المدينة واهمها دار الأوبرا والمتحف والمكتبة والجاليريهات والجامعة ومراكم الابحاث والمركز التجاري ومركز المدينة الذي يُستعرض من خلال لقطات واقعية من أحد الولايات الأمريكية بشوارعها وسكنها. وتنتهي المكونات بلقطة وعلى استحياء لمسجد قبيح التصميم، ثم أسرة أجنبية يبتسم طفلها أزرق العينين بينما العائلة

تحتسي الشراب. أما المشهد الختامي فهو مبهر، حيث ينتهي الفيلم بالفتاة الاجنبية المغادرة إلى بلد़ها الغربي، وهي تنظر من نافذة الطائرة على المدينة وكأن لسان حالها يقول هذه المكان تزوره ولا تقيم فيه.

**بدو العلمين: الصوت الغير مسموع**  
في سياق الفيلم الذي أختفى منه المصريين، وخاصة اهل العلمين وعائلاتها وقبائلها، قد تتسائل وما هو موقف هؤلاء؟ أين المجتمع المحلي؟ هنا نتوقف أمام حركة مقاومة من الاهالي بعد علمهم بنية الحكومة. الواقع ان نضال المحليين يعود الى نهايات عام 2012 حين اعترضت القبائل على مشروعات تخطيط مدينة مليونية دون اعتبار لاحتياجاتهم وعلاقتهم بالأرض الممتدة على مئات السنين. وقد اجبر موقف السكان المحليين ان يقرر وفد برلمانى من لجنة الاسكان بمجلس النواب السفر إلى منطقة العلمين لبحث تداعيات إقامة المدينة على مساكن البدو. وتبعاً لما نشر فقد واجه الوفد رفضاً قطعياً من شيوخ القبائل.

### **جريمة تخدير الوعي و"سكوت هنصور"**

اذا كانت هذه هي العلمين الجديدة فاين هي العلمين القديمة ومبانيها والأهم سكانها؟ وما هي العلاقة بين المدينتين؟ أين هي ملامح هذه التنمية العمرانية المستدامة إذا لم نسمع كلمة واحدة عن المجتمع المحلي؟ ما هي شخصية المدينة وأهم مقوماتها؟ ما هي قاعدتها الاقتصادية؟ من سيدرس في الجامعة؟ من سيضخ

علي عبد الرءوف

الاموال اللازمه للاستثمار في بناء هذه المدينة؟ من سيقيم في هذه المدينة ويجعلها مكانه وموطنه وليس فقط مصيف تتنعش فيه الحياة لأسابيع معدودة؟. أين المصربيين في هذه المدينة؟ كيف فشلنا على مدار عقود طويلة في ان نجعل الساحل الشمالي مقصدًا سياحيًا إقليميًا وعالميًا لشهور طويلة بدل من حياة محدودة محلية لمدة ستة اسابيع كل عام؟ إذا كان الهدف من مدينة العلمين الجديدة هو إضافة بائسة لمشهد الانتصارات الزائفة وتكثيف دراما سينمائية الانجازات، فقطعا حقق الفيلم هدفه شديد المحلية. أما اذا كان الفيلم يوضح لنا كيف تخطط وتبني المدن في القرن الواحد والعشرين، فلا يمكن إلا إستدعاء كلمات ميخائيل نعيمة : "المدينة العظيمة هي التي يسود فيها العلم والحرية والإخاء والوفاء، هي التي يسير فيها الذئب والحمل والنمر والجدي معا".

## التفسير المادي والمحنوي لميدان التحرير



**لم يعد** خافيا على احد ان هناك جهد منظم لإعادة تشكيل الوعي المصري حتى يسقط تماما اي قيمة معنوية او انسانية او نضالية لثورة 25 يناير 2011. هذا الطرح يمكن ان يختبره بمزيد من الحرفية والعلمية خبراء علم الاجتماع والعلوم السياسية. اقدم هنا دلائل لان هذا الجهد يتناول ايضا اعادة تشكيل الوعي العمراني والمعماري والادراك المكاني لقلب ثورة يناير: ميدان التحرير. وذلك من خلال التغيير المادي والتغيير المكاني للبنية العمرانية للميدان. تأمل المشاهد التالية وهي ترصد ماذا حدث وماذا يحدث لميدان التحرير في الثلاث سنوات الاخيرة. تأمل الجهد الاهداف الى محو معنوي ومادي لكل الفصول التي يوثقها الميدان والتي تتعلق بقيم النضال والثورة والمطالبة باسمى قيم الانسانية: الحرية.

وتأسیسا على ذلك يمكن توثيق الملامح والمقومات الاساسية لعملية تقریغ التحریر في النقاط التالية:

- إخلاء مجمع التحریر: مبني مجمع التحریر هو احد اهم المباني التي تشكل الجدار العراني لفضاء ميدان التحریر. وأصدر محافظ القاهرة قرارا بإخلائه قبل 30 يونيو 2016 (نشر التصريح في (جريدة الوفد عدد الجمعة 1 يناير 2016) . وأوضح القرار أن إخلاء مجمع التحریر يهدف إلى تخفيف الضغط عليه وعلى ميدان التحریر و منطقة وسط البلد، على أن يتم نقل المصالح الحكومية المتواجدة به إلى المدن الجديدة، وإعادة أفرع المصالح التابعة للوزارات إلى مقر كل وزارة.
- المتحف المصري وانتقاله الى متحف جديد على طريق القاهرة الاسكندرية الصحراوي، وتحول المقر الحالي للمتحف وسياقه المحيط إلى ثكنة عسكرية امنية طاردة لأهل المدينة.
- تهميش مسجد عمر مكرم وانهاء دوره الاجتماعي بعد ان كان احد اهم اماكن التواصل للدوائر الرسمية خارج نطاق العمل وذلك باستخدامه الاشهر مقر لسرادقات عزاء عليه القوم واصحاب المناصب.
- هدم مبني العلوم بالجامعة الامريكية وازالة حائط الثوار: قرار الجامعة الامريكية بهدم مبني التعليم المستمر والرياضيات بعد ان انتقلت الجامعة فعليا الى القاهرة الجديدة. حيث قررت الجامعة إزالة مبني العلوم الكائن بحربها بميدان التحرير وتحويل مكانه إلى حديقة خضراء في إطار

الخطة العامة للدولة لتجميل ميدان التحرير (تصريح الجامعة المنشور يوم 20 سبتمبر 2015). اما ازالة الحائط الذي وثق عليه فنانو الثورة وجوه شهداء ثورة 25 يناير فقد اتسمت تبريرات الهدم بالسطحية والسذاجة فقد صرحت إدارة الجامعة انه من أجل إزالة مبنى العلوم بحرم التحرير كان لابد من إزالة سور المتاخم له لدخول المعدات اللازمة ولإتمام عملية الهدم.

**حالة سياق ميدان التحرير: عقيرية وانتقائية الهدم في المشهد العمراني**

أمتد الجهد المنظم لتفتيت بنية الميدان إلى سياقه المحيط وما يحتويه من رموز قد يؤدي الحفاظ عليها إلى إعادة مشهدية الثورة. تبرز في هذا السياق قصة مبني المقر الرئيسي للحزب الوطني الحاكم في عصر حسني مبارك. عهد إلى محمود رياض اهم رواد الحداثة المصرية، بتصميم وتشييد مشروع انشاء المقر الجديد لمبني "بلدية القاهرة" في عام 1959، وبما يسمح للعاملين بها بترك أماكن عملهم وإقامتهم المؤقتة في قصر عابدين. وفي اثناء حكم السادات تحول المبني إلى مقر الحزب الوطني الديمقراطي واستمر مقرًا للحزب الحاكم في فترة مبارك. وتم حرق المبني يوم 28 يناير عام 2011 باعتباره دلالة على عصر الظلم وانعدام الديمقراطية.

وبعد الثورة نوقشت افكار للتعامل معها تحويله الى متحف للثورة او فندق عالمي. وفي 16 ابريل 2015 نشرت جريدة الاهرام خبر تكليف مجلس الوزراء محافظة القاهرة السير في إجراءات هدم مبنى الحزب الوطنى مع إسناد أعمال الهدم للهيئة الهندسية للقوات المسلحة، على أن يتم تحديد استخدامات الموقع الانهاء بقرار من المجلس. وعلى الرغم من التقارير الرسمية للسلامة الهيكلية للمبنى، وتقارير القيمة التاريخية والرمزية للمبنى ودلالته بالنسبة لثورة 2011، تم هدم المبنى. نادي بعض النقاد المعماريين، بمقترن لعمل مسابقة معمارية لتحديد الاسلوب الامثل للتعامل مع المبنى. الواقع ان هذا التوجه اذا لم يواكب ارادة وطرح فكري يتبنى اهمية الحفاظ على المبنى ثم تقديم المسابقة لأطروحتات ابداعية لإعادة استخدامه بمعطيات تاريخه واللحظات الفاصلة التي عاصرها ثم النهاية الدرامية بحرقه يوم 28 يناير 2011 تعبيرا عن اسقاط اهم ادوات سيطرة النظام المباركى وهو الحزب الوطنى.

ان قرار إنتهاء مصير هذا المبنى يمكن تفسيره كامتداد واضح لسياسة تفريغ ميدان التحرير وسياقه. حيث أن المبنى يمثل فصل من تاريخ مصر النضالي والثوري يجب نسيانه من الذاكرة تبعا لأطروحة النظام الحاكم. لأن المبنى فصل ثوري والثورة ضد مبادئ الاستقرار الزائف الذي سوقوا له بامتياز ولعقود طويلة. ولا يدرك هذا الفريق، بأطماءه السياسية المحدودة، ان الذاكرة الجمعية للشعوب تجسدها المباني العامة حتى لو شيدت في حقبات تغيرت او تبدلت او حتى ثار الناس عليها. وان السعادة بالهدم هي سعادة الهزيمة وتزيف التاريخ.

## مشهد جمعة الأرض: إزاحة ميدان التحرير من منظومة الفراغ العام

نجح النظام في استخدام بعض رموز النخبة المصرية من أجل إعادة صياغة معنى وقيمة ميدان التحرير. وقد تميز بعضهم في الانحياز الكامل لكل ما يدعم الثورة المضادة، وخاصة من حيث اسقاط قيمة الفضاء العام وخاصة ميدان التحرير. وخلافاً لمشهد اندفاع الثوار في 25 يناير 2011، فإن فعاليات التظاهرات التي أطلق عليها جمعة الأرض تقدم فهماً إضافياً لاستراتيجية النظام ليس فقط في تشويه التحرير، ولكن إخراجه بالكامل من منظومة الفراغات العامة وفضاءات التعبير في مدينة القاهرة. استوعب النظام الدرس ومن ثم أغلق ميدان التحرير تماماً كما انتشرت ما يسمى باللجان الأمنية والحواجز والكمائن في كل الشوارع الرئيسية المؤدية إلى الميدان بالإضافة إلى الشوارع المؤثرة الأخرى في قلب العاصمة القاهرة. كان التنازل عن الجزييرتين سبباً لنوع من الاجماع الشعبي المؤقت ومحور لقاء بين من المنقسمين. وكما أشار المراقبين فإن النظام تراجع عن النسق الذي استخدم في 25 يناير وهو هجوم عناصر الحزب الوطني والبلطجية على المعتصمين بالتحرير. حيث استبدل هذا النسق بالاعتداء على بدايات المظاهرات وأماكن انطلاقها من قبل بلطجية محترفين مأجورين. اذن أصبح التوجه هو الاعتداء الشعبي المزيف على بدايات التظاهرات والمنع النهائي للاقتراب من محيط ميدان التحرير البعيد والمغلق بأحكام تام.

## إغتيال تصورات ورؤى مستقبل التحرير

كانت فكرة إعادة صياغة فضاء الميدان قد بلورها قرار الدكتور هشام قنديل رئيس الوزراء، بطرح مسابقة عالمية لتصور معماري لتطوير ميدان التحرير والمنطقة المحيطة بها. على أن يصاحب عملية التطوير تصويب شعبي في كل مرحلة بما يضمن مشاركة مجتمعية حقيقة. انتهت كل هذه المبادرات مع تحول ثورة 25 يناير إلى نكسة 25 يناير بفعل جهد اعلامي منظم ومدعوم رسميا. لم يعد للتحرير قيمة، وحتى اساتذة العمارة والعمران وجهاز التنسيق الحضاري ونقابة المهندسين (شعبة العمارة) وجمعية المعماريين فكلهم مع سبق الإصرار والترصد نسوا أو تناسوا التحرير. كل الأطروحتات الخاصة بمستقبل الميدان كفضاء عام للشعب وأرضاً لتمجيد شهداء يناير، صمتوا عنها جميعاً صمتاً مخجلاً. ولكن التاريخ يقول وفضاءات المدن حول العالم تصرخ: لا تموت الفضاءات العامة أبداً طالما الشعوب حية ثائرة.



## قاهرتين وسطحين وغيتارين



**لم تكن** مصادفة ان تتخذ اغنية عمرو دياب و محمد منير الجديدة المعروفة

"القاهرة ونيلها"، من سطح جناح فاخر اعلى برج يطل على نيل القاهرة، مسرحا لتصويرها ونشرها في الصورة النمطية المعروفة باسم "فيديو كلip". المغني الرئيسي دياب والضيف منير لا يعيشان في القاهرة تبعا لما هو موثق في الخمسة اعوام الاخيرة، بل ان الاخير تواجد في القاهرة لأقل من 72 ساعة لتصوير المشهد. تعود الاثنان على استخدام السياق البصري لمدن اوربية مسرحا لاغانيهم، او ان يبعدا تماما عن القاهرة حيث يجدا في مجتمعات المنتجعات الشاطئية المغلقة مجالا لتصوير أغانيهم. حالة شرم الشيخ والغردقة مثالية لكلاهما، وهي مدن تحولت بكمالها الى مجتمعات مغلقة يمنع غالبية الشعب المصري من حتى الوصول اليها. يجلس الاثنان ومعهم مجموعة من العازفين

علي عبد الرءوف

يبرز بينهم عازف الة الجيتار اللاقاھرية. يندمج الجميع في التمتع بحدائق السطح  
الرائعة والاطلالة الفريدة على نيل القاهرة وتنطلق من حناجرهم جمل الشاعر  
تامر حسن قائلين:

القاهرة ونيلها وطول ليتها  
وأغانيها وموايلها وحكاويها آه يا جمالها  
القاهرة تجليلها تحناها  
وتهواها ما تنساها وتحاکي بأحوالها"

يتأمل المشاهد العرض ويندهش من منير وهو يضرب بيده على خوده، (فكرة  
اللطم على الخود في الثقافة الشعبية المصرية ترتبط بمواجهة المصائب  
الكبرى!!)، وكأنه قد ايقن مبكرا انه في مأزق وهو على السطح الفاخر يتحدث  
عن قاهرة لا يعرفها الا نسبة شديدة المحدودية من سكانها. اما باقي اهلها فهم في  
حالة معاناة يومية مستمرة مستدامة، بل ان المدينة ترفضهم وتهشمهم وبينى حول  
نيلها حوائط عالية وبوابات عملاقة، تفصله عنهم كل الفصل.

"هـا لـيـهـم قـاـھـرـتـهـم الـى بـيـشـوـفـوـهـا مـن لـنـدـن وـبـرـلـىـن ..  
واـحـاـنـا لـيـنـا قـاـھـرـتـنـا الـى بـنـشـوـفـهـا فـى شـبـرـا وـالـعـبـاسـيـهـ  
وـالـسـيـدـةـ عـيـشـهـ وـالـحـسـيـنـ وـكـلـ الـمـنـاطـقـ الـعـشـوـانـيـهـ". " كـرـيمـ الشـافـعـيـ.

من هذا المنطلق، لم يكن مفاجئا ان تقدم صورة مزيفة للأغنية ولكنها شديدة الصدق والاصالة. نعم فقد قام بعض اهل القاهرة المهمشين الحقيقيين بإعادة صياغة الأغنية باستخدام نفس اللحن ونحوها في انتاج الصادق المزيف او المزيف الصادق. فمن جانب، فقد استخدمت المجموعة سطح حقيقي وانتجت فيديو كليب في موقع يتطابق مع الالاف اسطح العمران الالرامي الذي كان الملجأ الاخير لتلبية احتياجات المجتمع المحلي من مأوى لأسرهم وولادهم.

هؤلاء المهمشين هم مجموعة من الشباب المصريين الهواة قاموا بإنتاج فيديو كليب ساخر يحاكي أغنية دياب ومنير "القاهرة ونيلها"، تحت عنوان "القاهرة تسيلها". الأغنية من كلمات أحمد عبد الحميد، وغناء محمد إسماعيل وألحان عمر محمد. واعتمدت المجموعة على التصوير على سطح إحدى البناء غير منتهية البناء، ويظهر فيها عمارت بالطوب الأحمر والشوارع الضيقة التي يسكن فيها معظم سكان القاهرة.

"القاهرة بشيلها بمشاكلها وبلاويها.

انا شايلها بقالي سنين على حالها.

القاهرة تجلبها تسباها وتلعنها وتشتمها وتتمنى تغور منها".

## ملاحظة ختامية

ما بين قاهرة دياب ومنير وقاهرة اسماعيل وعبد الحميد، يتلور مشهد الانفصال الكامل بين واقع مؤلم وطرح غنائي خيالي مزيف منفصل كامل الانفصال عن المجتمع. المدهش ان مؤلف الاغنية وهو يدافع عنها قال ما معناه انها مساهمة في تشويط السياحة في مصر، وهو هنا لا يعي ان تشويط السياحة في مصر لن يتحقق الا باحترام اهل مصر وعدالة التعامل معهم وخاصة في حقوقهم. ما بين الاغنيتين ايضا، لا يدهشك ان تقرأ تصريحا لوزير الاسكان يقول فيه انه لن يتضرر مواطن مصري واحد من سكان منطقة ماسبيرو اثناء تطويرها وتحويلها الى مناطق ابراج سكنية وفندقية وتجارية. اعتقد ان منير يحتاج ان يلطم مرة بل مرات اخرى.

## الفوضى العمرانية الخلاقة في الميدان وعلى الجسر



**مرتكزاً** على مفاهيم النضال من أجل الحرية بمستوياتها المختلفة، ومستوعباً

لتداعيات الفوضى وتتنوع تفسيراتها ومنطق تقييمها، يطرح هذا المقال مفهوماً مغايراً يرى في "الحرية البديلة الالرامية" التي تتجهها الثورات الشعبية الصادقة في المدينة العربية، نوعاً جديداً من الفوضى توصف بانها "الفوضى الشعبية الخلاقة". هذه الحرية البديلة والفوضى الخلاقة، التي تتجاوز الاطار الأبوستولوجي المدرك عن الفوضى، تبلورت تجلياتها أثناء، وبعد ثورة الشعب المصري في 25 يناير 2011. يقدم المقال طرحاً يناقش كيف تبلورت ظاهرة الفوضى في المدينة العربية من خلال فضاءات عامة في نسيج المدينة، وخاصة ميدان التحرير في القاهرة. كما يقدم قراءة مغايرة لفكرة الفوضى تقترح أنها

بالفعل يمكن ان تكون لها ابعادها الايجابية في السياق العمراني والانساني، وليس فقط في السياق السياسي. القراءة المطروحة لفكرة الفوضى، وكيف يمكن ان تتحول من صفة سلبية الى قيمة خلقة، تتبلور من خلال تحليل مشهدين اساسيين على جسور القاهرة وفي فضاءات ميادينها العامة.

### مشهدان في سردية القاهرة الفوضوية الخلاقة

#### المشهد الأول: شرفات عامة على النيل

حرم الشعب المصري من الإطلال على النيل، وأصبحت خصخصة النهر وضفيته عائقا يحرم المصريين من التواصل مع النهر. من هنا تأتي اهمية الرصد العادل لما سمي فوضى الجسور في مدينة القاهرة. لقد تقدم العشرات من الشباب لاستغلال الجسور القاهرة المطلة على النيل وفي غيبة السلطة ونشوة الحرية ونجاح الثورة، قدموا بادئ لعلاقة المصري مع النهر. وبدأ نسق جديد من التعامل مع نيل القاهرة يظهر من بداية الالفية الثالثة، رصد في تحويل الاجزاء المطلة على النهر من جسر السادس من اكتوبر الى وقفة احتفالية هي الاهم على مسار موكب حفلات زفاف الطبقة المتوسطة. ومع وجود الجماعات الانسانية، ومهمما كانت محدودية عددها، تنشط الاستخدامات المساعدة فبدأت الجسور تستقطب الباعة الجائلين لتقديم المشروبات والمسليات للمترzin.

بساطة الفكرة ايضا ادت الى انتشارها السريع، فكل ما تحتاج هو مجموعة من الكراسي البلاستيكية وموقد لتسخين المياه ووصلة كهربائية مفترضة "بنية

حسنة" من عمود انارة على الجسر. وازداد ابداع الشباب الفوضويين المستغلين للنهر فتجاوزت الاستعمالات تقديم الشاي وتطورت الى عربات الكشري واركان شوي الذرة بل وقدرة الفول الشهيرة تقدم عشاء رخيصا وشهيا لعائلة تتناول الطعام وتتأمل صفة النيل. هذا الفعل الذي لم يكن حتى يدور في فلك احلام المصريين الاقاهريين بعد ان تم احتلال كل ضفاف النيل بمعرفة الشرطة والجيش والقضاء وغيرهم. تدريجيا تحولت الجسور الى شرفة عامة نشطة حيوية بكل ما تعنيه الكلمة. وبصورة لا يمكن رصدها الا في الوثائق الفوتوغرافية القديمة لكورنيش القاهرة عندما كانت كل ضفاف نهر النيل متاحة للشعب مرحبا وتنزها وتأملها وعشقا والهاما بل وتعبدا. ومع تطور جلسات هذه الشرفات العامة (الجسور) وتقديمهم جرعة من الموسيقى والغناء عبر مكبرات الصوت تحول عبور الجسر سيرا على الاقدام الى حالة من الاختراق لاحتفالية اجتماعية غنائية وموسيقية نرصد فيها ملامح فرح وسعادة على وجوه اطفال ونساء ورجال وشيوخ كانوا يعتقدون ان نصيبهم من السعادة على نيل القاهرة قد انتهى وللأبد.

### المشهد الثاني: ميدان التحرير

تحول الميدان إلى ملتقى تفاعلي بين تقاليد محلية وطنية وبين تدفقات عالمية دولية لأفكار ومبادئ شغلت كل من سكن الميدان وسكنته روح الميدان. حالة ميدان التحرير الفراغية ينطبق عليها التصنيف الشهير لعالم الاجتماع الفرنسي هنري لوفيفر (1991)، وهو الفراغات المعاشرة Lived Spaces التي تتجاوز

الفراغات المتخيلة او المدركة ، وتحول الى فراغات حقيقة عميقة في حياة وذاكرة الناس. ويوضح لوفيفر أن "امتلاك المكان المتخيل يكون عبر الغرق في التاريخ ورموزه، كالمشاهد الشعبية القديمة". وهنا نستطيع فهم محاولات الهجوم الحاد على كل ما هو شعبي تراثي عفوي واتهامه بأنه فوضوي هادم ومخرب. كما يوضح لوفيفر أن "السيطرة على بعد المتخيل للمكان وضبطه، تتم من خلال خلق حالة من الخوف والحيازة وعدم الألفة، بجعل الحدود والأطراف أمكناً للقمع والرقابة، في مقابل الرأسمال الرمزي المركزي (لوفيفر 1991، 2003)"، ومن هنا تطلق دعائية "الجماعات التخريبية الفوضوية في التحرير".

ولكن عقريبة الميدان انه أيضا احتوى التصنيفين الآخرين، فقد مثل رؤية وحلم لكثيرين منهم من لم ير الميدان حتى الآن. هناك بعد آخر هام في فهم الميدان وتركيبته وهو التمكّن من السيطرة الرقمية والمادية على صورة الميدان. كان بعد الرقمي من خلال شبكات التواصل الاجتماعي التي همشت وفضحت الآلة الإعلامية الفجة للدولة. أما بعد الثاني فهو مادي تم فيه السيطرة الكاملة على أهم ميادين مصر لتأكيد رفض سيطرة الدولة وإسقاط قيمتها وتحدي آلتها الأمنية الشرسة. وعلى الرغم من انه يمكن الجزم بان فكرة الثورة كانت نتاج حوارات الفراغ الرقمي العام على شبكات التواصل الاجتماعي بالشبكة العنكبوتية، إلا ان تلك الفكرة لم تتحول الى حقيقة هادرة جذبت ملايين من الشعب المصري إلا عندما تواجد الآلاف ثم الملايين فعليها في ميدان التحرير وقدموا ملامح يومية من الصمود والمقاومة والتضحية. هذه التحوّلات شديدة الجدة على شعب يتعامل مع

كل ما هو عام من منطلق "ملك الحكومة" وهي صياغة تعني الرضوخ والاستسلام، كما أنها تخلق عدائية بين الإنسان والمكان. لقد حرم الشعب المصري لسنوات بل لعقود من ممارسة أي أنشطة اجتماعية أو سياسية جماعية في الفراغ العام وكسر ميدان التحرير هذا الحاجز النفسي والمادي الجبار.

ان ما تبين جليا من المشهددين ان الشعوب المتعطشة الى علاقة متميزة مع الفراغ العام تتطلق في فوضوية لإعادة امتلاك هذا الفراغ حين تتاح لها الفرصة. وفي هذه الانطلاقه التي تبدو عشوائية وفوضوية تبلور انساق متميزة من استعمال الفراغ ودفق الحياة به من خلال علاقات اكثر مصداقية في التعبير عن متطلبات المستعملين وتطلعاتهم ومحاور إسعادهم. وتبلور اهمية وجود مكان لفضاءات ديمقراطية، وهي فراغات لا تنتهي، وتسمح للجميع بالتفاعل والتعبير عن النفس وعن الجماعة. فراغات لا تعاقب على فقر بعض قطاعات المجتمع او معظمها كما هو الحال في مصر ولا تتحقق بثراء النخبة المستثناء. هذا هو الفراغ الديمقراطي وهذه هي المدينة العادلة. هذه الفراغات ترفض الجدران والأسوار والحواجز التي تحد حركة الإنسان داخلها. من الأساسي ايضا ان ندرك، ان المنظر والمفكر والمعماري والعماري (المهني الممارس او الاكاديمي الباحث)، يحتاج الى الكثير من التروي والتمهل قبل اصدار احكام عن فوضوية المكان وعشوائية الاستعمال.

علي عبد الرءوف

ان حيوية جسور القاهرة حين تستخدم كشرفات عامة مفتوحة للشعب ليسعد بإطلاة على النيل او تحول ميدان التحرير من عقدة مرورية الى فراغ تملؤه مراكز نشطة تسمح بالتفاعل الانساني والاجتماعي والثقافي بل وحتى الابداعي هي في الواقع امثلة بینة على ان الفوضى العمرانية يمكن وصفها بانها خلقة احيانا. ان القيمة الحقيقية للعمل الثوري انه يحقق تطلعات المجتمعات للعدالة، ولكن ليس فقط العدالة بمفهومها المعنوي الأخلاقي ولكن أيضا بمفهومها المادي المحسوس. إن ثورة تحقيق عدالة وديمقراطية العمران وإعادة النيل للمجتمع المصري هي جزء لا يتجزأ من استمرارية ثورة 25 يناير 2011. ولذا فان استقلال الفراغ العام واحترام متطلبات المصريين هو عمل ثوري بامتياز.

## الكاتب



**الأستاذ** الدكتور علي عبد الرءوف معماري ومصمم عمراني ومحظط وناقد وكاتب وأستاذ جامعي، حصل على الدكتوراه في دراسة الإبداع المعماري والعمرياني من جامعة القاهرة وكاليفورنيا، بيركلي بالولايات المتحدة عام 1996، وعلى درجة الماجستير في النقد المعماري والعمرياني وبكالوريوس العمارة من جامعة القاهرة. يملك د. عبد الرءوف أكثر من ثلاثين عاماً من الخبرة الأكاديمية والبحثية والاستشارية، وقد شغل منصب رئيس قسم العمارة في جامعة العلوم والفنون، كما عمل منسقاً لبرنامج التخطيط العمراني بجامعة قطر. وقام د. عبد الرءوف بتدريس التصميم والنقد المعماري والعمرياني ونظريات العمران وتخطيط المدن في عدة جامعات أهمها القاهرة، البحرين، قطر، حمد بن خليفة، والعلوم الحديثة والفنون. وتتعدد الاهتمامات البحثية له لتشمل المجالات التالية: مدن الخليج المعاصرة، الفراغات العامة في المدن العربية. وقد حصل د. عبد الرءوف على عدة جوائز محلية وإقليمية في العمارة والتخطيط والنقد والبحث العلمي، ونشر أكثر من 95 ورقة بحثية ومقالات وتقارير فنية منشورة في المؤتمرات الدولية والدوريات العالمية. كما تم دعوته للقاء محاضرات في جامعات أكثر من 25 دولة أهمها كمبردج وكلية لندن بإنجلترا وأوريجون ودروري وشيكاجو بأمريكا ولبيزج بألمانيا ومالطا وسبيول بكوريا ولوفن في بلجيكا واسطنبول وعبد الله جول بتركيا وصربيا والجامعات الأمريكية في الشارقة والكويت ولبنان ومعظم جامعات الخليج. كما أنه مؤلف مشارك في عدة كتب باللغة العربية والإنجليزية ومؤلف منفرد لكل من كتاب النقد المعماري ودوره في تطوير العمارة المعاصرة 2014، وكتاب من مكة إلى لاس فيجاس: اطروحات في العمارة والقداسة عام 2014، وكتاب المدينة والعمارة والرواية (2016)، وكتاب مقالات نقدية في العمارة المصرية (2016)، وكتاب ميدان ثورة وشعب: القصة العمارية والعمريانية لميدان التحرير (تحت الطبع 2016). بالإضافة إلى مساهماته المنتظمة في العديد من المجالات المعمارية والثقافية. للتواصل: [alialraouf@gmail.com](mailto:alialraouf@gmail.com)

علي عبد الرءوف



**خيمياء العمارة، الناس والأماكن**

<http://alchemyofarchitecture.blogspot.qa/>

An Alchemy of Architecture, People and Places

